
        
            
                
            
        

    


Ý Nghĩa Chân Thật Của Bổn Nguyện Niệm 

Phật 



 Hòa Thượng Tịnh Không thuyết giảng 

 Liễu Nhân sưu tập và ghi chép, Cư sĩ Truyền Tịnh giảo chánh 

 Dịch theo bản in của Tịnh Tông Học Hội Los Angeles, tháng 3, 2001 

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 19-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website htt p://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

1. Ý nghĩa chân thật của ‘Bổn Nguyện Niệm Phật’ 

a. Bổn nguyện là gì? 

b. Chẳng phát nguyện thì niệm Phật không thể vãng sanh. 

c. Ðời mạt pháp, tà sư nhiều như cát sông Hằng. 

2.  Làm thế nào để khế nhập cảnh giới của Phật 

a. Phàm và Thánh cùng một thể -- duy tâm sở hiện, duy thức sở biến 

b. Chuyển phàm thành thánh -- Hạ thủ công phu từ tâm niệm. 

c. Cảnh giới của thánh nhân (Phật) -- Ðối xử hòa mục, đối đãi bình đẳng 

d. Giáo dục tôn giáo, cứu vãn thế giới: 

3.  Uống nước nhớ nguồn, bàn về ân đức 

a. Niệm Phật, Pháp môn hạng nhất của nền giáo dục Phật Ðà.  Văn Thù, Phổ Hiền, 

Thiện Tài đều tu pháp này 

b. Chúng sanh vốn là Phật – vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà đọa lạc trong sáu 

nẻo, thập pháp giới 

c. Chắc thật niệm Phật, khỏi đoạn phiền não, một đời thành Phật. 

d. Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối.  Năng chấp, sở chấp đều không thể đạt được. 

e. Ban châu Tam muội 

f. Tướng lành lúc Hàn Quán Trưởng vãng sanh 

i. Thấy Phật lần đầu 

ii.Thấy Phật lần thứ hai 

g. Uống nước nhớ nguồn, bàn về ân đức.  Ân của thầy, ân của hộ pháp. 

h. Bậc tái lai – Lão cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập kinh Vô Lượng Thọ 

i.  Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Vô Lượng Thọ đều là pháp luân viên mãn. 

j. Chuyên tu Tịnh Ðộ.  Giải và Hành cùng coi trọng. 

4.  Tu hành như thế nào? 

a. Thâm giải kinh giáo – Tin sâu, nguyện thiết, phụng hành. 

b. Tu hành – Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác 

c.  Phản tỉnh, sửa lỗi lầm, tiêu nghiệp chướng 

d. Học Phật phải bắt đầu từ khởi tâm động niệm 

e. Kinh cứu mạng trong thời Mạt pháp – Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh. 

f.  Khuyến tín, Khuyến nguyện.  Tán thán lẫn nhau. 

g. Niệm niệm vì Phật pháp, vì chúng sanh 

5.  Tịnh nghiệp Tam phước 

a. Tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời chư Phật. 

b. Phật pháp là hiếu đạo và sư đạo 

c. Tam Quy trong Tịnh Tông: A Di Ðà Phật, kinh Vô Lượng Thọ, Bồ Tát Quán Âm và 

Thế Chí. 

d. Giữ phép tắc, làm gương mẫu cho chúng sanh.  Học chịu thiệt thòi, không vì cá nhân 

mình. 

e. Giác là Phật pháp, mê không là Phật pháp. 

f. Tin sâu nhân quả -- Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. 

g. Năm khoa mục của Tịnh Tông – Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục Ðộ, Thập 

Nguyện. 

6.  Phật học vấn đáp 

7.  Phụ lục 

a. Ba yếu quyết của việc thọ trì kinh Vô Lượng Thọ 

b. Thái độ và nhận thức cần có khi tu học Phật pháp 

c. Lợi ích thù thắng của sự nhiếp thọ chúng sanh của kinh Vô Lượng Thọ 

d. Ý nghĩa của Phật thất và niệm Phật 

e. Giới thiệu sơ lược về Tam Thời Hệ Niệm 

f.  Khó gặp thầy tốt 

g. Nhàn đàm về chuyện học Phật 



---o0o--- 

1. Ý nghĩa chân thật của ‘Bổn Nguyện Niệm Phật’ 

Các bạn đồng học:  

Chào  các  bạn,  thầy  Ngộ  Ðạo  gởi  đến  câu  hỏi  của  một  vị  đồng  tu  ở 

trường Ðại học Lý Công, Nam Kinh như vầy: “Gần đây có người rao truyền 

‘Bổn Nguyện Niệm  Phật’ chẳng  y chiếu  những  lời dạy trong Tịnh Ðộ Tam 

Kinh,  chẳng  cần  tin,  chẳng  cần  phát  nguyện,  và  cũng  chẳng  cần  niệm  Phật 

đều có thể vãng sanh”.  Nhiều bạn đồng học chưa hiểu sâu vào [giáo nghĩa] 

Tịnh Tông nghe xong rất hoang mang’, xin pháp sư từ bi giảng giải. 

Ðây  đích  thật  là  một  vấn  đề  rất  nghiêm  túc  và  quan  trọng,  nếu  giải 

thích lệch lạc vấn đề này thì có thể dẫn dắt rất nhiều đồng tu lầm đường, lạc 

lối, đánh mất cơ hội niệm Phật vãng sanh ngay trong đời này của họ, những 

người  rao  truyền  lời  nói  này  phải  gánh  chịu  trách  nhiệm  nhân  quả.   Trong 

kinh nói nhất định sẽ đọa địa ngục A Tỳ!  Bốn chữ ‘Bổn nguyện niệm Phật’ 

chẳng sai, nhưng họ giải thích ý nghĩa của nó sai hoàn toàn.  Trước khi nhập 

diệt  đức  Phật  biết  rất  rõ  tình  huống  trong  xã  hội  hiện  tại  của  chúng  ta,  rõ 

ràng vô cùng.  Trong chương Thanh Tịnh Minh Hối của kinh Lăng Nghiêm, 

đức Phật nói:  ‘Tà sư thuyết pháp như cát sông Hằng’.  Những lời trong kinh 

này là nói về đời hiện tại của chúng ta -- đời pháp nhược  ma cường, chúng 

sanh nhận giả mà chẳng nhận thiệt, chịu nghe lời gạt mà chẳng chịu nghe lời 

khuyên! 

Các vị đồng học Tịnh Tông chúng ta phải học theo đức Phật, đức Phật 

có tâm nhẫn nại chờ đợi những người này.  Tôi cảm thấy nhiều người trong 

nhóm đồng học chúng ta có nhiệt tâm hơn đức Phật, họ nôn nóng  muốn độ 

hết thảy chúng sanh đến Tây phương Cực Lạc thế giới.  Nhưng quay đầu lại 

và  thiệt  lòng  phản  tỉnh  coi  tự  mình có  thể  vãng  sanh  được  hay  chăng?   Tự 

mình  chẳng  có  khả  năng  được  độ  mà  muốn  độ  người  khác!   Trong  kinh 

thường nói câu:  ‘không có chuyện này!’ (vô hữu thị xứ!), mọi người thường 

nghe câu  này,  nghe  đến thuộc  lòng  luôn.   ‘ Phật không độ  người vô duyên’, 

chúng  ta  phải  hiểu  những  người  này  chẳng  có  duyên  với  Phật,  chẳng  có 

duyên nghĩa là không tin.  Không tin vào những lời dạy trong Tịnh Ðộ Tam 

Kinh, không thể  y  giáo phụng  hành,  mà  lại  nghe  những  lời rao  truyền  này, 

đây  tức  là  chẳng  có  duyên  với  Phật,  trong  đời  này  họ  nhất  định  chẳng  thể 

thành tựu. 

---o0o--- 

 a. Bổn nguyện là gì? 

            Bổn nguyện rốt cuộc là gì? 

Bổn nguyện tức là bốn mươi tám lời nguyện.  Sau khi Tịnh Tông được 

thành  lập  thì  chúng  ta  niệm  Phật  y  theo  ‘bổn  nguyện’.   Bạn  hãy  xem  khóa 

tụng hằng ngày của Tịnh Tông chúng ta, khóa sáng thì niệm bốn mươi tám 

lời  nguyện,  khóa  tối  sám  trừ  nghiệp  chướng.   Nếu  chẳng  sám  trừ  nghiệp 

chướng  thì  nhất  định  không  thể  vãng  sanh.   Tuy  pháp  môn  này  nói  ‘đới 

nghiệp  vãng  sanh’,  các  vị  Tổ sư  đại  đức  xưa  nay  đã  nói  đến  rất  nhiều   ‘chỉ 

 mang theo nghiệp cũ, chứ không mang theo nghiệp mới’.   Những nghiệp mà 

bạn  đang  tạo  hiện  nay  thì  không  thể  mang  theo,  chữ  ‘đới’  nghĩa  là  ‘đem 

theo, mang qua bên đó’; việc sai lầm trong quá khứ không sao, hôm nay sửa 

cho đúng lại.  Câu  ‘không kể quá khứ, chỉ luận hành vi hiện nay’ là nguyên 

lý và nguyên tắc của đới nghiệp vãng sanh.  Bây giờ vẫn tiếp tục tạo nghiệp 

thì chẳng thể vãng sanh, nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Bổn nguyện, có người nói bổn nguyện là nguyện thứ mười tám, nhưng 

phần đông nhiều người không hiểu rõ nghĩa thú!  Nguyện thứ mười tám hàm 

nhiếp  hết  thảy  bốn  mươi  bảy  nguyện  kia  một  cách  rốt  ráo  viên  mãn,  thiếu 

một  nguyện  trong  bốn  mươi  bảy  nguyện  kia  thì  nguyện  thứ  mười  tám  sẽ 

không  viên  mãn.   Vị  ‘đại  đức’  rao  truyền  ‘bổn  nguyện  niệm  Phật’  có  hiểu 

đạo lý này hay không? 

Bất  cứ  một  nguyện  nào  trong  bốn  mươi  tám  nguyện  đều  hàm 

nhiếp bốn mươi bảy nguyện kia một cách rốt ráo viên mãn, nguyện nào 

cũng như vậy cả.  Tuy chúng tôi chưa giảng xong kinh Hoa Nghiêm nhưng 

mọi  người cũng đã  nghe kinh chẳng  ít.  Trong câu  ‘một tức là nhiều, nhiều 

 tức là một’ (nhất tức thị đa, đa tức thị nhất) của kinh Hoa Nghiêm thì ‘ một 

 và nhiều là không hai’ (nhất đa bất nhị) mà!  ‘Một tức là hết thảy, hết thảy 

 tức  là  một’  (nhất  tức  nhất  thiết,  nhất  thiết  tức  nhất),   người  đó  có  hiểu 

không?   Bổn  nguyện  niệm  Phật  là  ‘một  tức  là  hết  thảy’,  cho  nên  công  đức 

của bổn nguyện rất thù thắng; tuyệt đối chẳng phải nói ‘chỉ dựa vào nguyện 

thứ  mười  tám  mà  thôi,  bốn  mươi  bảy  nguyện  kia  không  cần  nữa’;  nếu  bốn 

mươi  bảy  nguyện  kia  đều  không  thực  hiện  được  thì  nguyện  thứ  mười  tám 

cũng không làm được luôn.  Nguyện thứ mười tám là gì?  Nguyện thứ mười 

tám là tổng cương lãnh của bốn mươi bảy nguyện kia.  Vì vậy lời rao truyền 

này là của ma thuyết pháp chứ chẳng phải của Phật. 

Trước khi nhập diệt đức Phật dạy chúng ta ‘Tứ y pháp’, thứ nhất là ‘Y 

pháp bất  y  nhân’.  Pháp  là  gì?  [Pháp  là kinh điển]   Kinh Vô  Lượng  Thọ  là 

kinh đầu tiên của Tịnh Tông.  Ðời Ðông Tấn, Huệ Viễn đại sư xây dựng đạo 

tràng  niệm  Phật  đầu  tiên  ở  Lô  Sơn  –  Ðông  Lâm  Niệm  Phật  Ðường,  những 

đồng tu có cùng chung chí hướng và đạo tâm gồm có một trăm hai mươi ba 

người.  Lúc đó kinh điển Tịnh Tông chỉ có kinh Vô Lượng Thọ, các kinh kia 

chưa được phiên dịch.  Những người trong đạo tràng Lô Sơn đều y theo kinh 

này,  một  trăm  hai  mươi  ba  người  này  đều  vãng  sanh  một  cách  vững  vàng, 

thích đáng.  Ðạo tràng này vô cùng thù thắng, trang nghiêm, chúng ta phải đi 

theo đường của người xưa, kế thừa [sự nghiệp của] người xưa. 

Gần đây Ấn Quang lão pháp sư là người cuối đời nhà Thanh đầu thời 

Dân  Quốc,  rất  nhiều  đồng  tu  đều  biết.   Ngài  là  hóa  thân  của  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát tái  lai.   Chúng  ta  chẳng  có  dịp  được 

gặp lão pháp sư, nhưng Văn Sao của Ngài vẫn còn lưu truyền trong thế gian, 

[chúng ta] nên đọc tụng kỹ càng, y giáo phụng hành.  Ngày nay con đường 

chúng ta đi là kế thừa Ấn Quang đại sư.  Thầy tôi là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, 

thầy  là  học  trò  của  Ấn  Quang  đại  sư,  cả  đời  thầy  làm  theo  lời  dạy  của  đại 

sư.   Tôi  thân  cận  học  hỏi  thầy  Lý  được  mười  năm,  thầy  không  dám  đảm 

đương vai trò của thầy giáo, thầy giới thiệu cho tôi một người thầy.  Người 

thầy  này  là ai?   Tức  là thầy của thầy  Lý,  Ấn Quang đại sư.  Do đây có thể 

biết thầy Lý có đức hạnh, học vấn, và vô cùng khiêm tốn!  Thầy dạy tôi phải 

hết  lòng phát tâm  đọc  tụng Văn  Sao  và  y  giáo phụng  hành, được  vậy  [mới 

xứng đáng] làm đệ tử của Ấn Quang đại sư. 

Tôi  khuyên  hết  thảy  các  vị  đồng  tu  ở  khắp  nơi  noi  theo  kinh  Vô 

Lượng Thọ và làm đệ tử của A Di Ðà Phật một cách gọn tắt, ổn đáng.  Lão 

cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập kinh Vô Lượng Thọ, nếu cụ Hạ không phải là A Di 

Ðà Phật tái lai thì phải là Quán Thế Âm Bồ Tát tái lai, nếu không thì chẳng 

thể  hội  tập bộ kinh  này được  hoàn  hảo  như vậy.  Chúng ta biết ông Vương 

Long Thư hội tập lần đầu tiên vào triều nhà Tống, ông Ngụy Mặc Thâm hội 

tập  lần thứ hai  vào  triều  nhà Thanh, cả  hai đều không  hoàn  hảo!   Thời  mạt 

pháp đích thực có nhu cầu phải hội tập kinh này nên cảm được Phật, Bồ Tát 

đến thị hiện.  Quý vị không tin, nhưng tôi tin; ai tin thì được lợi ích.  Chúng 

ta biết được  những  người  y chiếu  lời dạy trong bản kinh  này để tu  hành  và 

khi  vãng  sanh  có  tướng  lành  trong  những  năm  gần  đây  rất  nhiều,  những 

người chúng ta được  nghe  nói đến càng  nhiều  hơn.  Nếu các bạn chẳng tin 

mà cứ nghe theo lời [rao truyền] của người ta thì không còn cách nào để nói 

nữa? 

Ngày  nay  trong  thời  đại  dân  chủ  tự  do,  rộng  mở,  ai  cũng  không  có 

quyền  can  thiệp  người  khác,  thế  thì  phải  coi  duyên  phần  của  chúng  ta  với 

đức Phật  A Di  Ðà sâu  hay cạn.  Chúng ta  đọc bản  hội tập của  lão cư sĩ  Hạ 

Liên Cư, không cần hỏi lão cư sĩ là người như thế nào, không cần như vậy. 

Hãy coi bản hội tập của ngài đúng như pháp hay không?  Chúng ta phải xây 

dựng lòng tin từ điểm này, chẳng phải mê tín, chẳng phải mù quáng.  Tôi đã 

in  năm  bản  dịch  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ  và  bốn  bản  hội  tập  chung  thành 

một  cuốn  và  đề  tên  sách  là  ‘Tịnh  Ðộ  Ngũ  Kinh  Ðộc  Bổn’;  trước  sau  đã  in 

hết hai, ba vạn quyển.  Chư vị đồng tu hãy tự xem và so sánh, để quý vị xây 

dựng  lòng tin  vững chắc bằng cách  này.  Sau đó quý  vị  hãy quán sát kỹ số 

người noi theo [lời rao truyền] ‘Bổn nguyện niệm Phật’ mà vãng sanh được 

bao nhiêu người?  Họ có tướng lành gì chăng? 

---o0o--- 

 b. Chẳng phát nguyện thì niệm Phật không thể vãng sanh. 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy  rất  rõ  ràng,  điều  kiện  căn  bản  của  ba  bậc 

vãng sanh là:  ‘Phát Bồ Ðề tâm, một hướng chuyên niệm’, làm sao có chuyện 

chẳng  phát  nguyện  mà  có  thể  vãng  sanh  được?   Không  có  đạo  lý  này! 

‘Chẳng phát  nguyện,  niệm Phật’  người xưa có nói:  ‘Cho dù mỗi ngày niệm 

 mười  vạn  tiếng  Phật  hiệu,  chẳng  phát  nguyện  thì  hét  bể  cuống  họng  cũng 

 uổng công mà thôi!’   

Tại sao vậy?  Bạn chẳng chịu vãng sanh mà! 

Tâm nguyện vãng sanh, buông xuống vạn duyên tức là tâm Bồ Ðề.  

Trong  Yếu Giải, đại sư Ngẫu  Ích đã dạy chúng ta: ‘Nếu muốn vãng 

sanh  tăng  cao  phẩm  vị,  nhất  định  phải  có  tâm  giống  như  tâm  Phật, 

nguyện giống nguyện của Phật, hạnh giống hạnh của Phật’.  Tâm chẳng 

giống tâm của A Di Ðà Phật, nguyện cũng chẳng giống nguyện của A Di Ðà 

Phật,  hành  vi  cũng  chẳng  giống  A  Di  Ðà  Phật,  cho  dù  bạn  vãng  sanh  thì 

phẩm  vị  cũng  rất  thấp;  huống  chi  là  bạn  không  thể  nào  vãng  sanh  được! 

Chúng ta phải nhớ kỹ nghe! 

Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, phu nhân Vy Ðề Hy cầu sanh 

Tịnh Ðộ, thỉnh giáo đức Phật Thích Ca:  

‘Con phải tu học như thế nào mới có thể vãng sanh Cực Lạc thế giới?’ 

Trước khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng giải phương pháp tu học 

cho bà, Ngài đã  giảng rõ  ‘Tịnh Nghiệp  Tam  Phước’,  giảng  rõ cho chúng ta 

đây là  ‘Chánh nhân Tịnh nghiệp của ba đời chư Phật’.   Nói một cách khác 

bất  luận  Phật  quá  khứ,  Phật  hiện  tại,  hay  Phật  tương  lai,  hết  thảy  những 

người tu hành thành Phật đều xây dựng trên cơ sở, nền tảng này, nếu không 

có  cơ  sở  này  thì  chẳng  kể  họ  ráng  sức  tu  hành  ra  sao  đều  không  thể  thành 

tựu.  Cũng như việc xây nhà, đây là nền móng.  Hai câu đầu trong cơ sở này 

là:  ‘Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư trưởng’,  người  Trung  Quốc  thường 

dùng danh từ: ‘hiếu thân tôn sư’.  Mọi người ở Tây phương Cực Lạc thế giới 

đều  là  người  con  có  hiếu  nhất,  đều  là  học  sinh  giỏi  nhất.   Trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ xưng họ là ‘đệ tử hạng nhất của Như Lai’!  Làm sao có chuyện 

‘chẳng phát nguyện’ này?  Việc này hoàn toàn sai lầm!  Những người có đầu 

óc sáng suốt một chút đều có thể phân biệt và nhận ra.  Nếu ngay cả việc này 

cũng không thể nhận ra sự khác biệt, sự học Phật của chúng ta đều là vô ích, 

nghe giảng kinh bao nhiêu năm nay cũng luống uổng, vô ích!  ‘Tịnh Nghiệp 

Tam Phước’ tức là hạnh của Phật – Hành vi của chư Phật Như Lai được thể 

hiện trong sanh hoạt thường ngày.  Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục Ðộ, 

Thập Nguyện đều là sự hành trì của chư Phật.  Chúng ta đã làm được chưa? 

Tôi thường khuyên các vị đồng tu khi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

phải đối chiếu với năm khoa mục này, nếu tương ứng, phù hợp thì hạnh của 

quý vị là chánh hạnh; nếu không tương ứng thì hạnh của quý vị là tà hạnh, tà 

hạnh chẳng thể vãng sanh được đâu! 

Cho  nên chúng tôi biên soạn  năm đề  mục  của Tịnh Tông  thành cuốn 

sách nhỏ gọi là ‘Nguyên tắc tu hành’, đây là nguyên tắc chúng ta nhất định 

phải  tuân  theo  trong  đời  sống,  công  việc,  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  hằng 

ngày, nhất định chẳng thể làm trái ngược.  Nếu làm trái ngược thì niệm Phật, 

phát nguyện cũng không thể vãng sanh.  Tại sao vậy?  Nguyện này của bạn 

là nguyện giả, nguyện suông, không thực tế.  Khi chúng ta phát nguyện hồi 

hướng,  bạn  lấy  gì  để  hồi  hướng?   Nói  suông,  hồi  hướng  suông  thì  không 

được, bạn phải dùng những gì thực tế để hồi hướng.  Thực tế là gì? Thực tế 

là  tu  hành chứng  quả,  đoạn  ác  tu  thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ.    Ðây  là 

công đức tu hành chân thật của mình, mình phải dùng cái này để hồi hướng. 

Hôm nay bạn không phát nguyện và cũng không niệm Phật, làm sao bạn có 

thể vãng sanh cho được? 

---o0o--- 

 c. Ðời mạt pháp, tà sư nhiều như cát sông Hằng. 

‘Ðồng  tu  Tịnh  Tông  nghe  xong  khởi  lên  rất  nhiều  nghi  vấn’,  những 

người  này  vô  tri,  ngu  muội,  là  những  người  đáng  thương!   Giống  như  mấy 

năm trước đây ông Trần Kiến Dân ở Mỹ đã tuyên bố khắp thế giới rằng: ‘đới 

nghiệp không thể  vãng sanh’, làm  những  người  niệm Phật khắp thế  giới  vô 

cùng  phân  vân,  thắc  mắc.   Ðó  là  ma,  không  phải  là  Phật  đâu!   Ngay  cả 

những vị như lão cư sĩ Châu Tuyên Ðức cũng lung lay lòng tin.  Khi tôi đến 

Los Angeles ông ra phi trường đón tôi, vừa gặp mặt liền hỏi:  

‘Pháp  sư,  hiện  nay  có  người  nói:  ‘đới  nghiệp  không  thể  vãng  sanh’, 

phải ‘tiêu nghiệp mới có thể vãng sanh’, vậy thì phải làm sao?’. 

Tôi bèn nói với ông: ‘Không vãng sanh thì thôi!’. 

Ông  nghe  xong  lời  này  vô  cùng  hoang  mang;  tôi  nhìn  ông  đờ  cả 

người, đứng đó nói chẳng nên lời.  Tôi nói: 

‘Nếu không  đới  nghiệp, thì  Tây phương Cực  Lạc thế  giới chỉ có đức 

Phật A Di Ðà cô độc một mình trên đó, ông còn lên đó làm gì?’  

Ông vẫn còn chưa hiểu, tôi mới nói thêm: 

‘Quán Thế Âm Bồ Tát, Ðại Thế Chí Bồ Tát đều là Ðẳng Giác Bồ Tát, 

vẫn  còn  một  phẩm  Sanh  Tướng  vô  minh  chưa  phá  trừ,  như  vậy  có  phải  là 

đới nghiệp hay không?’. 

Nghe xong ông mới tỉnh ngộ -- Quán Âm, Thế Chí đều đới nghiệp, chỉ 

có một mình A Di Ðà Phật là chẳng đới nghiệp mà thôi. 

‘Nhưng trong kinh chẳng có nói ‘đới nghiệp vãng sanh’?’ 

Tôi  trả  lời:  ‘Trong  kinh  có  nói  đến  bốn  cõi,  ba  bậc,  chín  phẩm  hay 

không?’ 

‘Có!’ 

‘Nếu không đới nghiệp thì mọi người đều bình đẳng, vậy thì đâu có ba 

bậc, chín phẩm phải không?’ 

Ðây là lời đức Phật dạy chúng ta:  ‘Noi theo nghĩa chứ không noi theo 

 lời nói’, tuy đức Phật chẳng có  nói ‘đới  nghiệp  vãng sanh’, [nhưng] có  nói 

đến  ba  bậc,  bốn  cõi,  chín  phẩm,  vậy  thì  ý  tứ  của  chữ  đới  nghiệp  đều  nằm 

trọn trong đó rồi.  Bạn đem theo nghiệp nhiều thì phẩm vị của bạn thấp; bạn 

đem  theo  nghiệp  ít  thì  phẩm  vị  của  bạn  sẽ  cao.   Ðâu  có  đạo  lý  chẳng  đới 

nghiệp! 

Người học Phật phải khai mở trí huệ, tại sao có thể vừa nghe người ta 

nói hai ba câu thì lung lay lòng tin liền, mê hoặc điên đảo như vậy?  Bạn nói 

người như vậy có đáng thương hay không?  Niệm Phật suốt cả đời, bảy tám 

chục tuổi rồi, vừa nghe lời đồn đãi của người ta thì lung lay niềm tin, thiệt là 

đáng  thương  quá!   Vì  vậy  nên  đức  Phật  dạy  chúng  ta:   ‘Y pháp  chứ  đừng  y 

 theo người’, ‘Y nghĩa chứ không y theo lời nói’, pháp là kinh điển;  kinh điển 

của Tịnh Tông là năm kinh, một luận, phải hiểu lời dạy của Ngài. 

‘Bổn nguyện niệm Phật’ có sai không? 

Không sai! 

Vậy thì ‘bổn nguyện’ là gì? 

Năm  kinh,  một  luận  là  bổn  nguyện,  bốn  mươi  tám  nguyện  là  bổn 

nguyện của đức Phật A Di Ðà, rút một câu trong đó ra thì không được!  Rút 

ra bất cứ  một câu  nào trong  đó,  nếu bạn  hiểu  được ‘một tức  là  nhiều’,  một 

câu tức là toàn bộ năm kinh và một luận, nếu bạn có công phu đến mức này 

thì có thể  hiểu  như vậy, có  thể  như vậy.   Nếu  không có công phu đến  mức 

này thì hãy ngoan ngoãn, thực thà theo thứ tự mà bước đi từ từ, học tập theo 

thứ lớp đàng hoàng, được vậy bạn sẽ thành công.  Hễ không đúng như pháp, 

giải sai, lệch lạc ý nghĩa của bổn nguyện niệm Phật thì đều là ma hết; ma sợ 

bạn thành tựu ngay trong một đời này nên mau mau kéo bạn trở lại, đẩy bạn 

vô địa ngục A Tỳ xong thì ma mới vui!  Ðược rồi, tôi giải thích vấn đề này 

cho các bạn đến đây thôi. 

 Ngày 5 tháng 1, 2000 tại Báo Ân Ðường Tịnh Tông Học Hội Tân Gia 

 Ba. 

---o0o--- 

2.  Làm thế nào để khế nhập cảnh giới của Phật 

Các bạn đồng học: 

Chào  các  bạn,  còn  hai  mươi  ngày  nữa  là  bước  sang  năm  2000,  năm 

‘thiên hi’ đã đến, mọi nơi trên thế giới đều tổ chức lễ lộc đón mừng, chúng 

ta cũng sẽ tổ chức một buổi dạ tiệc ấm cúng và mời hết thảy chín tôn giáo ở 

Tân  Gia  Ba  tham  dự;  không  những  mời  họ  tham  gia,  chúng  ta  còn  mời  họ 

làm chủ nhân của buổi tiệc, chúng ta chỉ đứng kế bên phụ giúp.  Mọi người 

đều biết những năm gần đây tai nạn không ngừng xảy ra trên toàn thế giới, 

vả  lại  ngày  càng  nghiêm  trọng,  ai  cũng  lo  lắng,  không  yên  tâm.   Người  ta 

cho  rằng  tai  nạn  này  không  thể  nào  tránh  khỏi,  nhưng  cũng  có  người  cho 

rằng  tai  nạn  này  có  thể  hóa  giải,  thế  nên  có  người  hỏi:  ‘Chúng  ta  phải  làm 

thế nào để chào đón thế kỷ thứ 21?’ 

---o0o--- 

 a. Phàm và Thánh cùng một thể -- duy tâm sở hiện, duy thức sở biến 

Chúng ta tổng hợp hết thảy cách giải thích nguồn gốc đời sống trong 

vũ  trụ  của  các  tôn  giáo  và  các  vị  thánh  hiền  xưa  nay,  trong  nước  và  ngoài 

nước.  Trong Phật pháp nói đến ‘tâm tánh’, y báo và chánh báo trang nghiêm 

trong  mười pháp  giới, đây  là  nói  hết thảy  chúng sanh trong  hư không pháp 

giới  ‘duy tâm sở hiện, duy thức sở biến’.  Lịch sử của Ấn Ðộ giáo cổ kính so 

với Phật giáo còn lâu đời hơn nhiều, Bà La Môn giáo ở Ấn Ðộ ít nhất cũng 

có  hơn  tám  ngàn  năm  lịch  sử.   Họ  nói  nguồn  gốc  của  vũ  trụ  là  ‘Phạm’  là 

‘Ngã’;  chữ Ngã này không phải là Tiểu Ngã mà là chữ Ngã trong ‘Thường, 

Lạc,  Ngã,  Tịnh’  của  Phật  giáo,  đây  là  Chân  Ngã.   Phần  đông  các  tôn  giáo 

đều  nói  thế  giới  này  là  do  Thượng  đế  sáng  tạo  ra,  sanh  mạng  cũng  là  do 

Thượng Ðế tạo nên, là do Chúa tạo nên.  Cũng có tôn giáo coi Thượng Ðế là 

Trí  Huệ,  Phật  pháp  Ðại  thừa  gọi  là  ‘Pháp  Thân’,  đều  là  nói  từ  bản  thể,  sự 

nhận thức này là đại thánh đại hiền.  Làm sao họ biết được? 

Thông qua sự tu học ‘Giới, Ðịnh, Huệ’ trong Phật pháp, [người ta có 

thể] khai  mở trí  huệ từ trong các  mức thiền định thâm sâu, đây là  Tam  huệ 

của Bồ Tát.  Từ đó nhận biết, khẳng định, hiểu rõ triệt để chân tướng của vũ 

trụ  nhân  sinh.   Phạm  vi  của  nó  bao  lớn?   Nhà  Phật  nói  ‘mười  pháp  giới’, 

‘trăm  giới  ngàn  như’  1,  đúng  là   ‘dù  lớn  cũng  không  lọt  ra  ngoài,  dẫu  nhỏ 

 nhặt đến mấy cũng không có gì chẳng thuộc vào đây’.   Thánh nhân thế gian, 

xuất thế gian chẳng ai không hạ thủ công phu từ chỗ này.  Sau đó đích thân 

chứng được cảnh giới ấy, khẳng định việc mà ngày nay người ta gọi là  ‘tinh 

 thần vượt quá kinh nghiệm’ đích thực tồn tại.  Ðây là những gì phía trên nói 

đến: ‘Tâm Tánh, Phạm Ngã, Thượng Ðế, Pháp Thân, Thần’, đích thật là tồn 

tại vĩnh hằng; cái này là cái năng hiện, năng sanh, năng biến  (chủ thể tạo nên 

 sự  hiện,  sự  sanh,  sự  biến).   Thế  giới  của  chúng  ta  có  thể  chia  thành  hai  bộ 

phận, một là hiện tượng tinh thần, hai là hiện tượng vật chất, hai thứ này là 

sở hiện, sở sanh, sở biến  (những thứ được hiện, được sanh, được biến).  Sở 

hiện, sở sanh, sở biến thì vô lượng vô biên, nhưng năng sanh, năng biến chỉ 

có một thứ.  Từ điểm này chúng ta có thể biết tận hư không khắp pháp giới 

hết thảy chúng sanh là một thể, có cùng chung một sanh mạng. 

Chúng ta thường nghe những người lãnh đạo quốc gia nói chuyện với 

toàn  thể  dân  chúng  [bắt  đầu  bằng]:  ‘Ðồng  bào  toàn  quốc  …’.   Từ  sự  nhận 

thức của đại thánh nhân chúng ta có thể nói: ‘Ðồng bào khắp hư không pháp 

giới’.  Phạm vi này lớn hơn nhiều và đều cùng một nguồn gốc, là một thể có 

cùng chung một sanh mạng.  Chúng ta phải nhận biết điểm này, sau đó quay 

lại nhìn hết thảy chúng sanh thì sẽ thấy một số đã nhận biết rõ ràng, một số 

còn mê hoặc điên đảo, hoàn toàn không hiểu chi hết.  Trong Phật giáo người 

đã nhận thức rõ ràng thì gọi là ‘Phật, Bồ Tát’; người mê hoặc và không nhận 

thức rõ thì gọi là ‘phàm phu’.  Trong các tôn giáo khác thì gọi người đã nhận 

thức rõ ràng bằng ‘Thần’, ‘Tiên Tri’, ‘Thiên sứ’; gọi kẻ không nhận thức rõ 

ràng là ‘phàm phu’. 

---o0o--- 

 b. Chuyển phàm thành thánh -- Hạ thủ công phu từ tâm niệm. 

Các vị đại thánh hiền dạy chúng ta nhận thức chân tướng sự thật bằng 

phương  pháp  chuyển  biến:   ‘chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ, 

 chuyển phàm thành thánh’, đây là tổng cương lãnh của những phương pháp 

này.  Chúng ta cũng đã học nhưng làm cách nào cũng chuyển không nổi!  Ðã 

từng  nghe câu  ‘Trồng nhân thiện thì được quả thiện’  nên cũng  học theo  và 

làm  chuyện  thiện;  cũng  đã  làm  chẳng  ít  chuyện  thiện  nhưng  vẫn  chưa 

chuyển ‘nghiệp báo’ được;  như vậy là tại sao?  Thiệt ra đây cũng giống như 

câu chuyện ‘Ông Du Tịnh Ý gặp Thần Táo  (Ông Táo, Thần Bếp)’ ghi ở phần 

cuối của quyển Liễu Phàm Tứ Huấn, mọi người hãy xem thì sẽ biết. 

Ông Du Tịnh Ý  nghèo khổ, thường chẳng  may  mắn,  gặp đại  nạn,  vô 

cùng bất hạnh; ông cũng làm việc thiện hằng ngày, cũng là người có học và 

hiểu  lý.  Tại sao ‘chuyển  nghiệp’ không được?  Vì  vậy nên ông cứ oán trời 

trách  người  –  [tôi]  đã  làm  nhiều  chuyện  tốt  lành  như  vầy  nhưng  không  có 

quả báo lành!  Thần Táo dạy: ‘Những chuyện thiện mà ông đã làm hoàn toàn 

ở  bề  ngoài  không  hà,  chỉ  có  miệng  thiện,  thân  thiện,  nhưng  ý  chẳng  thiện, 

tâm  chẳng  thiện,  cho  nên  ông  chuyển  không  nổi!’.   Những  lời  thần  Táo 

giảng  giải  cho  ông  như  vậy  rất  đáng  cho  chúng  ta  nghiên  cứu,  đọc  tụng, 

kiểm điểm bản thân chúng ta. 

Các đại đức thời xưa dạy người tu hành phải tu từ căn bản.  Căn bản là 

gì?   Căn  bản  là  tâm  niệm.   Chỉ  cần  tâm  của  bạn  thiện,  ý  niệm  thiện,  thì 

không có nghiệp báo gì chẳng thể chuyển biến được, và không có tai nạn gì 

chẳng thể hoá giải được.  Cũng như một cây cổ thụ, tâm là rễ, ý niệm là gốc; 

thân là cành, miệng là lá, nếu bạn tu sửa trên cành lá nhưng gốc rễ của bạn 

đã hư hoại thì không  thể nào cứu chữa được.  Nếu cứu được gốc rễ [trước] 

thì cứu cành lá sẽ rất dễ dàng!  Chúng ta thấy rất nhiều người bề ngoài có vẻ 

làm  lành tích đức  nhưng  nghiệp  lực  vẫn chuyển không  nổi  nên thường oán 

trời  trách  người,  và  nói  Phật,  Bồ  Tát không  linh,  thần  không  linh,  hết  thảy 

đều  có  lỗi  với  họ,  họ  hoàn  toàn  chẳng  khác  ông  Du  Tịnh  Ý!.   Thế  nên 

‘chuyển’  phải  chuyển  từ  trong  tâm,  phải  chuyển  từ  ý  niệm,  chuyển  thành 

‘thuần thiện’. 

Thiền  Tông  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư  dạy  rất  hay:   ‘Nếu  là  người  tu 

 đạo thì chẳng nhìn lỗi của thế gian’.  Ðây mới đúng là chuyển biến từ tâm, 

từ ý niệm.  ‘Chỉ nhìn thấy lỗi của mình, không nhìn thấy lỗi của người’ nên 

họ có thể ‘chuyển mê thành ngộ, chuyển phàm thành thánh’, đạo lý là ở chỗ 

này.   Ngày  nay  miệng  chúng  ta  thiện,  thân  cũng  thiện  nhưng  thường  nhìn 

thấy  người  khác  chẳng  thiện  mà  họ  lại  có  quả  báo  tốt  nên  trong  tâm  mình 

không  phục,  bất  mãn!   Bạn  phải  biết  thân  của  bạn  thiện,  khẩu  thiện  nhưng 

gốc rễ của bạn đã hư hết rồi, phải làm một cuộc thay đổi hoàn toàn từ gốc rễ 

--  trong  tâm  luôn  luôn  nghĩ  đến  chuyện  tốt  của  mọi  người,  đừng  nghĩ  về 

chuyện xấu của người khác;  Người ta không có gì xấu hết, xấu là nơi gốc rễ 

của chúng ta xấu.  Chúng ta thấy chuyện xấu của người khác thì liền biết gốc 

rễ của chúng ta đã  hư hoại rồi; tại sao  vậy?  Phật  thấy  hết thảy chúng sanh 

đều là Phật, Bồ Tát thấy hết thảy chúng sanh đều là Bồ Tát.  Gốc rễ của họ 

tốt, chẳng có bịnh tật. 

---o0o--- 

 c. Cảnh giới của thánh nhân (Phật) -- Ðối xử hòa mục, đối đãi bình đẳng 

Chúng ta tổng kết mục đích của sự tu học [thì thấy mục đích này] vô 

cùng  hiện  thực,  chỉ  có  hai  chữ  ‘hoà  bình’.   Hết  thảy  chúng  sanh  trong  hư 

không  pháp  giới  chẳng  phân  biệt  chủng  tộc  quốc  gia,  chẳng  phân  biệt  tôn 

giáo tín ngưỡng, mười phương vô lượng vô biên cõi nước chư Phật, thế giới 

của chư thiên đều có thể ‘đối xử hòa mục, đối đãi bình đẳng’.  Chúng ta thấy 

trong kinh Ðại Phương Quảng Hoa Nghiêm đích thực là văn hóa đa nguyên 

mà  người  ngày  nay  thường  đề  cập,  chúng  ta  không  thể  tưởng  tượng  nổi  số 

lượng to lớn này – trong cảnh giới không thể nghĩ bàn ấy mọi người đều đối 

xử  hòa  mục,  đối  đãi  bình  đẳng,  tôn  trọng,  kính  mến,  hợp  tác  và  hỗ  trợ  lẫn 

nhau, chỉ có kiến thiết mà không có phá hoại. 

Chúng  ta thấy  Hoa Tạng thế  giới, Cực  Lạc thế  giới, thế  giới của chư 

thiên,  đời  sống  của  họ  hạnh  phúc  mỹ  mãn,  thiệt  là  đời  sống  đầy  đủ  ‘chân 

thiện  mỹ  huệ’!   Chúng  ta  ngưỡng  mộ,  mong  mỏi  hết  mấy  ngàn  năm,  mấy 

vạn năm nhưng vẫn không thể thực hiện nổi trên trái đất này; nguyên nhân là 

gì?  Vì chúng ta chẳng ‘hòa’ -- chẳng thể đối xử hòa đồng, không thể đối đãi 

một cách bình đẳng với tất cả chúng sanh.  Ngày nay chúng ta đề xướng giáo 

dục  Phật  Ðà,  đề  xướng  giáo  dục  tôn  giáo,  mục  đích  của  chúng  ta  là  mong 

mỏi và hy vọng hết thảy chúng sanh, hết thảy thế gian đều có thể ‘đối xử hòa 

mục,  đối  đãi  bình  đẳng’.   Muốn  đạt  đến  mục  đích  này  thì  phải  đánh  thức 

chánh giác của chúng sanh.  Muốn đánh thức chánh giác của chúng sanh thì 

ngoài giáo dục ra chẳng có phương pháp nào khác. 

---o0o--- 

 d. Giáo dục tôn giáo, cứu vãn thế giới: 

Cổ  thánh  tiên  hiền  ngày  xưa  ở  Trung  Quốc  coi  trọng  giáo  dục,  coi 

giáo  dục  là  việc  quan  trọng  nhất  của  đời  người.   Sách  ‘Lễ  Ký’  nói:   ‘Xây 

 dựng  đất  nước,  cai  trị  dân  chúng,  việc  giáo  dục  đứng  hàng  đầu’.   Sau  khi 

truyền đến  Trung Quốc, Phật pháp  liền  trở thành động cơ chính  hướng dẫn 

nền  văn  hóa  Trung  Quốc,  cả  hai  trở  nên  gắn  bó,   không  thể  tách  rời  lẫn 

nhau.   Nền  giáo  dục  Phật  Ðà  được  nhà  vua  đích  thân  chủ  trì,  giáo  học  của 

Nho gia thì giao cho quan tể tướng chấp hành; giáo dục thánh hiền trong thế 

gian,  xuất  thế  gian  cùng  lúc  phát  triển  trên  mảnh  đất  này,  đây  là  điều  may 

mắn của dân tộc Trung Quốc, có thể sáng tạo nên nền văn minh Trung Quốc, 

làm cho văn hóa Trung Quốc càng thêm phong phú. 

Nhưng trong thời  gian cận đại,  kể từ khoảng  giữa đời  nhà  Thanh trở 

về sau, thiệt là bất hạnh, chúng ta đã mất đi lòng tự tin dân tộc nên phải chịu 

đựng đại nạn trong vòng hai trăm năm nay!  Chúng ta có nhiều kinh nghiệm 

đau  khổ,  từ  những  bài  học  kinh  nghiệm  này  đã  thức  tỉnh  và  nhìn  thấy  văn 

minh khoa học kỹ thuật [có thể] đem lại ảnh hưởng xấu cho người đời, suy 

đi nghĩ lại vẫn phải nương nhờ vào giáo dục tôn giáo mới có thể cứu vãn thế 

giới.   Chỉ  có  đẩy  mạnh  giáo  dục  tôn  giáo  rộng  rãi  mới  có  thể  dạy  cho  mọi 

người hiểu rõ: ‘Chúng ta có cùng chung một sanh mạng, là một thể có cùng 

chung một sanh mạng’, hơn nữa sanh mạng này vĩnh hằng, (hễ là tín đồ tôn 

giáo đều khẳng định) có đời quá khứ, và đời tương lai.  Thời gian trong đời 

này  rất  ngắn,  đời  tương  lai  sẽ  dài  hơn,  nhất  định  phải  dứt  làm  việc  ác, 

chuyên làm việc thiện, chuyển mê thành ngộ!  Chúng ta phải theo đuổi hạnh 

phúc  vĩnh  hằng,  phải  hối  lỗi,  phải  sám  hối,  bồi  dưỡng  tâm  niệm  thiện,  ý 

niệm thiện, hành vi thiện của mình.  Nếu chúng ta làm hết lòng thì dù không 

thể  hoàn toàn tránh khỏi thiên tai  nhân  họa trước  mắt, chúng ta khẳng định 

tai nạn có thể giảm bớt và trì hoãn, phạm vi của tai nạn có thể giảm nhẹ, có 

thể  đem  lại  hạnh  phúc  chân  thật  cho  chúng  sanh  cư  trú  trên  địa  cầu  của 

mình, hy vọng là mọi người sẽ hết lòng nỗ lực đi làm. 

           Ngày 21-12-1999 tại Báo Ân Ðường, Tịnh Tông Học Hội Tân Gia Ba 

---o0o--- 

3.  Uống nước nhớ nguồn, bàn về ân đức 

                  Chư vị pháp sư, chư vị đồng tu: 

Hôm nay chúng ta có được nhân duyên thù thắng như vầy, mọi người 

tụ  họp  tại  đạo  tràng  Tịnh  Tông  Học  Hội  Úc  châu,  tuy  đạo  tràng  chẳng  lớn 

lắm, nhưng rất trang nghiêm, đây là nơi đầu tiên Tịnh Tông được truyền đến 

Úc  châu.   Chúng  ta  uống  nước  phải  nhớ  nguồn,  trước  tiên  phải  hiểu  rõ  sự 

hoằng truyền Tịnh Tông trong những năm gần đây đã trải qua một giai đoạn 

rất gian khổ. 

---o0o--- 

 a. Niệm Phật, Pháp môn hạng nhất của nền giáo dục Phật Ðà.  Văn Thù, 

 Phổ Hiền, Thiện Tài đều tu pháp này 

Lúc  tôi  mới  bắt  đầu  học  Phật,  người  giới  thiệu  Phật  pháp  cho  tôi  là 

Phương Ðông Mỹ tiên sinh, đây là chuyện vào năm Dân Quốc bốn mươi hai 

(1953).   Sau  đó  chẳng  bao  lâu  tôi  quen  Chương  Gia  đại  sư,  ngài  rất  từ  bi, 

giảng dạy hết lòng, cơ sở Phật học của tôi là do ngài xây dựng cho.  Ba năm 

sau  Chương  Gia  đại  sư  viên  tịch.   Một  năm  sau  tôi  gặp  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam,  tôi  theo  học  với  thầy  Lý  được  mười  năm.   Ðến  năm  Dân  Quốc  năm 

mươi sáu (1967) mới rời khỏi Ðài Trung, cho nên trên thực tế thời gian tôi tu 

học Ðại thừa Phật pháp là mười ba năm. 

Sau khi đến Ðài Trung, thầy Lý giới thiệu pháp môn Tịnh Ðộ cho tôi, 

lúc  đó  tôi  còn  trẻ,  cũng  như  phần  đông  những  người  trẻ  tuổi  thường  ham 

thích những gì xa vời viễn vông, cứ nghĩ pháp  môn niệm Phật là pháp  môn 

dành  cho  ông  già  bà  cả,  trong  Phật  pháp  còn  rất  nhiều  kinh  sách,  có  nhiều 

pháp  môn  rất  hấp  dẫn,  những  người  trẻ  tuổi  như  tôi  rất  hâm  mộ,  ưa  thích, 

đặc  biệt  là  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa.   Nhưng  thầy  Lý  dùng  trí  huệ,  phương 

tiện thiện  xảo  hướng dẫn chúng  tôi.  Tuy  chẳng  tiếp  nhận  hoàn toàn  nhưng 

thời gian được thầy hun đúc, rèn luyện lâu dài nên từ từ chúng tôi cũng nhận 

thức được pháp môn này, nảy sanh lòng tin, mới biết pháp  môn này rất thù 

thắng.  Thực sự lúc tôi chân chánh hiểu rõ sự thù thắng của pháp môn này là 

sau khi tôi giảng kinh Hoa Nghiêm được mười bảy năm.  Từ năm Dân Quốc 

sáu  mươi  (1971)  tôi  bắt  đầu  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm,  trong  mười  bảy  năm 

này  giảng  được  phân  nửa  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm,  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm 

cũng  giảng được phân  nửa, đều chưa  giảng  hết.  Sau  này thường thường  ra 

nước  ngoài  hoằng  pháp,  thời  gian  có  lúc  gián  đoạn,  có  lúc  liên  tục  nhưng 

vẫn chưa giảng hết bộ kinh này.  Từ trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta khẳng 

định pháp môn Niệm Phật là pháp môn hạng nhất. 

Năm  đó  tôi  đột  nhiên  nghĩ  đến  hai  vị  Bồ  Tát  trong  hội  kinh  Hoa 

Nghiêm, Văn Thù và Phổ Hiền.  Bồ Tát Văn Thù đã từng là thầy của bảy vị 

Phật,  nghĩa  là  trong  số  học  trò  của  Ngài  có  bảy  người  đã  thành  Phật.   Bản 

thân  của  Ngài  có  thể  nói  là  cổ  Phật  tái  lai  ứng  hóa,  Ngài  đã  thành  Phật  từ 

một  kiếp  xa  xôi  về  trước,  bây  giờ  thị  hiện  ở  thế  giới  Sa  Bà,  làm  người  trợ 

giúp cho Phật Tỳ Lô Giá Na, thị hiện là Ðẳng Giác Bồ Tát.  Tôi đặc biệt để ý 

hai vị Bồ Tát này, họ tu pháp môn gì?  Kết quả là từ kinh Hoa Nghiêm thấy 

được cả hai vị đều niệm Phật A Di Ðà cầu sanh Tịnh Ðộ, việc này làm cho 

tôi rất kinh ngạc! 

Sau đó quan sát kỹ Thiện Tài đồng tử, người thị hiện làm học trò đắc 

ý, đệ tử của Bồ Tát Văn Thù, Ngài học pháp môn gì?  Thì ra Ngài cũng niệm 

A  Di Ðà  Phật cầu sanh  Tịnh Ðộ  nữa.  Cho  nên  năm  mươi ba  lần tham  học 

[của Thiện Tài đồng tử] dạy cho chúng ta biết: đối với hết thảy pháp thế gian 

và xuất thế gian một người niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ phải nên tu học như 

thế  nào.   Ðiều  này  dạy  cho  chúng  ta  một  chuyện  rất  quan  trọng,  nói  theo 

ngôn ngữ hiện nay tức là một người đệ tử chân chánh của Di Ðà niệm Phật 

cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  phải  sanh  hoạt  như thế  nào?  Nên  làm  việc  như thế  nào? 

Nên tiếp  xúc  với  mọi  người  như thế  nào?  Ðây đều  là  vấn  đề  vô cùng thiết 

thực  đối  với  chúng  ta,  hơn  nữa  đều  là  những  vấn  đề  chẳng  thể  không  biết, 

câu trả lời nằm trọn trong kinh Hoa Nghiêm.  Ðiều này cũng nói rõ kinh Hoa 

Nghiêm là một bộ kinh mà người học Phật chẳng thể không đọc. 

Nhưng  kinh  Hoa  Nghiêm  quá  dài,  nếu  dùng  kinh  nghiệm  giảng  kinh 

của  tôi  mà  xét,  giảng  từ  đầu  đến  cuối  cũng  mất  khoảng  ba  ngàn  giờ  đồng 

hồ.  Trong xã hội hiện nay có ai nhẫn nại như vậy, ai chịu dùng ba ngàn giờ 

đồng  hồ  để  học  một  bộ  kinh?   Và  cũng  có  thể  nói  người  đời  nay  nghiệp 

chướng  nặng  hơn  người thời  xưa, người  xưa có khả  năng, có cơ duyên  học 

bộ kinh này; hiện nay bước vào xã hội công nghiệp, thế kỷ sau này (thế kỷ 

hai mươi mốt) nhất định sẽ còn khẩn trương hơn bây giờ; bất kể là áp lực đời 

sống,  áp  lực  công  việc  nhất  định  sẽ  nhiều  hơn  bây  giờ,  nói  một  cách  khác 

thời gian ngày càng ít.  Cho nên không thể không tìm cầu bộ kinh khác.  Rất 

may  mắn  chúng  ta  tìm  được  một  bộ  kinh  cũng  thù  thắng,  viên  mãn  giống 

kinh  Hoa  Nghiêm  nhưng  lại  ngắn  hơn  nhiều,  hết  sức  thích  hợp  cho  người 

đời nay tu học, đó tức là kinh Vô Lượng Thọ. 

Các  đại  đức  thời  xưa  nói:   ‘Kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  trung  bổn  Hoa 

 Nghiêm, kinh A Di Ðà là tiểu bổn Hoa Nghiêm’.  Kinh văn có dài, ngắn khác 

nhau, Bát Thập Hoa Nghiêm rất dài, Kinh A Di Ðà rất ngắn, nhưng nghĩa lý 

và cảnh giới trong đó chẳng có sai khác; đây là lời của cư sĩ Bành Tế Thanh 

nói  vào  những  năm  đầu  triều  vua  Càn  Long.   Bành  Tế  Thanh  có  một  tác 

phẩm rất xuất sắc là ‘Hoa Nghiêm Niệm Phật Tam Muội Luận’, quyển này 

tuy không dài nhưng nội dung vô cùng phong phú.  Gần đây lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ đã giảng quyển sách này một lần ở Bắc Kinh, có lưu lại băng thâu 

âm, từ  băng  ghi âm chép ra thành  giảng ký,  hiện  nay đã được xuất bản, rất 

dễ kiếm, quyển này nói rõ kinh Hoa Nghiêm rất quan trọng trong pháp môn 

niệm Phật 

Chúng  ta hãy xem lời răn dạy, lời nhắc nhở của Văn Thù Bồ Tát cho 

Thiện Tài, hết thảy đều là dạy về tâm lý và thái độ để thân cận thiện tri thức. 

Những lời dạy này vô cùng quý báu và hết sức quan trọng.  Vị thứ nhất mà 

Thiện Tài tham phỏng là tỳ kheo Kiết Tường Vân, vị thiện tri thức này tiêu 

biểu cho Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, bốn mươi mốt vị Pháp thân đại sĩ trong 

hội  kinh  Hoa  Nghiêm.   Tại  sao  lại  xưng  Pháp  thân  đại  sĩ  bằng  danh  từ  tỳ 

kheo?   Ý  nghĩa  của  tỳ  kheo  này  chẳng  giống  với  ý  nghĩa  trong  các  kinh 

khác; tỳ kheo là người xuất gia, ngài xuất cái nhà nào?  Không phải xuất cái 

nhà ruộng vườn, cái nhà vợ con thê thiếp, ngài xuất cái nhà thập pháp giới; 

vượt thoát thập pháp  giới  mới  là  thực sự  xuất  gia.  Vượt thoát  ra khỏi thập 

pháp  giới rồi đi đến đâu?  Ðến Nhất Chân pháp  giới.   Hoa Tạng  thế  giới  là 

Nhất Chân pháp giới, Cực Lạc thế giới cũng là Nhất Chân thế giới, tỳ kheo ở 

đây tượng trưng cho ý nghĩa này. 

Thập  pháp  giới  là  nhà,  lục  đạo  là  nhà,  cái  nhà  này  rất  phiền  phức! 

Pháp môn trong Phật pháp rất nhiều, kinh luận rất nhiều, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, vô lượng pháp môn.  Trên lý luận thì bất cứ pháp môn nào cũng 

có thể giúp bạn vượt thoát khỏi sáu nẻo luân hồi, vượt thoát thập pháp giới, 

chứng  được  Nhất  Chân  pháp  giới,  tức  là  thành  Phật.   Lý  luận  chẳng  sai 

nhưng thực sự căn tánh chúng sanh chúng ta chẳng  giống  nhau, trong kinh 

thường  chia  ra  ba  loại  căn  tánh:  thượng,  trung,  hạ.   Thượng  căn  lợi  trí  thì 

không có gì để nói, chẳng có vấn đề gì hết.  Nhưng chúng sanh có căn tánh 

trung,  hạ  thì  chẳng  dễ,  rất   nhiều  pháp  môn  chúng  ta  chẳng  có  cách  gì  học 

được, tuy chúng ta y theo lý luận, phương pháp để tu nhưng cũng không thể 

thành tựu.  Tại sao không thể thành tựu?  Vì không thể đoạn dứt phiền não, 

không thể đoạn dứt tập khí.  Tu học Phật pháp có thể thành tựu hay không là 

ở tại chỗ này, chứ chẳng phải  mỗi ngày đọc bao nhiêu quyển kinh, tĩnh tọa 

bao  nhiêu  giờ đồng  hồ,  niệm  bao  nhiêu  vạn câu Phật  hiệu.  Những thứ này 

không quan trọng, quan trọng là đoạn phiền não, giảm bớt vọng niệm, đó gọi 

là công phu! 

---o0o--- 

 b. Chúng sanh vốn là Phật – vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà đọa 

 lạc trong sáu nẻo, thập pháp giới 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đức  Phật  dạy  rất  rõ:   ‘Hết  thảy  chúng  sanh 

 vốn thành  Phật’.  Chúng ta  vốn  là Phật, tại sao ngày  nay biến thành  ra như 

vầy?  Vấn đề này chúng ta chẳng thể không nghiên cứu, suy nghĩ, rốt cuộc là 

vì  nguyên  nhân  gì?   Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đức  Phật  vì  chúng  ta  nói  ra: 

 ‘Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  đức tướng  của  Như  Lai’.   Trí  huệ  của 

Như Lai rốt ráo, viên mãn, không có gì chẳng biết, không gì chẳng thể làm, 

không  những biết  thế  giới  hiện  nay, thế  giới ở phương khác cũng biết; quá 

khứ vô thỉ, vị lai vô chung, không có gì chẳng biết, Phật dạy đây là bản năng 

của chúng ta. 

Tại sao bản năng của chúng ta bị mất hết?  Phật dạy:  ‘Nhưng vì vọng 

 tưởng, chấp trước mà không thể chứng được’.  Ðức Phật nói rõ bịnh căn của 

chúng ta – có chấp trước, có phân biệt, có vọng tưởng.  Vì vậy toàn bộ Phật 

pháp đều tập trung trên ba vấn đề này, ngàn kinh vạn luận đều có mục đích 

giúp chúng ta giải quyết vấn đề này, phá trừ những phiền não này.  Vì chấp 

trước  nên  bạn  biến  Nhất  Chân  pháp  giới  thành  sáu  nẻo  luân  hồi.   Sáu  nẻo 

luân hồi là do chấp trước mà ra.  Chấp trước là gì?  Phần đông chúng ta gọi 

là ‘thành kiến’ – cách suy nghĩ, cách làm của mình --  Như vậy rắc rối lắm, 

vĩnh viễn chẳng thoát ra khỏi sáu nẻo luân hồi.  [Nếu còn chấp trước thì dù] 

một ngày bạn niệm Phật đến mười vạn câu cũng vẫn kẹt trong sáu nẻo luân 

hồi; điều này hết sức phiền phức! 

Chuyện gì đều có ‘Ngã’ (Ta) thì phiền lắm, cho nên Phật dạy chúng ta 

‘Vô  Ngã’.   Bạn  xem  câu  đầu  tiên  trong  kinh  Kim  Cang  dạy:   ‘Không  có 

 tướng  ta,  không  có  tướng  người,  không  có  tướng  chúng  sanh,  không  có 

 tướng  thọ  giả’.   Chuyện  gì  cũng  chấp  trước  là  Ta  thì  hỏng  ngay!   Tu  hành 

được  giỏi  cách  mấy,  giới  luật  có  nghiêm  chỉnh  đến  đâu,  một  khi  ngồi  xếp 

bằng nhập định có thể nhập định  một trăm năm, nhưng chỉ cần bạn có ‘Ta’ 

thì hỏng liền.  Công phu như vậy là công phu thiền định thế gian, vẫn không 

thể vượt ra khỏi lục đạo.  Cho nên việc đầu tiên trong Phật pháp là phải ‘phá 

ngã chấp’.  Mọi người đều biết sau khi phá ngã chấp thì chứng được quả vị 

A La Hán, ra khỏi tam giới, lục đạo đều không còn nữa.  Ngoài lục đạo còn 

có  Tứ  Thánh  pháp  giới:  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật.   Tứ  Thánh 

pháp giới do đâu mà có?  Do ‘Phân biệt’ mà có.  Tuy không còn chấp trước 

nữa  nhưng  vẫn  còn  phân  biệt.   Trong  Tứ  Thánh  pháp  giới  càng  lên  cao  thì 

tâm  phân  biệt  càng  giảm  bớt;  tuy  ít  nhưng  vẫn  còn  phân  biệt  nên  ở  phía 

ngoài còn thêm một giới hạn nữa gọi là thập pháp giới, bạn vượt thoát không 

nổi!   Khi  nào  đoạn  dứt  hết  phân  biệt,  vượt  ra  khỏi  mười  pháp  giới  thì  đến 

Nhất Chân pháp giới. 

Trong  kinh  Ðại  thừa  thường  nói  thành  Phật  cần  phải  trải  qua  ba  A 

Tăng  Kỳ  kiếp;  ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp  bắt  đầu  tính  từ  ngày  nào?   Chẳng  phải 

tính từ hiện nay, hiện nay chúng ta không đủ tư cách; là tính từ ngày hết thảy 

phân  biệt  chấp  trước  đều  đoạn  dứt,  là  tính  từ  ngày  vượt  thoát  ra  khỏi  thập 

pháp  giới.   Lúc  bạn  còn  chưa  vượt  khỏi  thập  pháp  giới  thì  tất  cả  những  gì 

bạn  tu  đều  không  kể,  như  vậy  lục  đạo  chẳng  cần  bàn  tới.   Cho  nên  chứng 

được Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật quả trong thập pháp giới, ngay 

cả Phật cũng chẳng kể;  Phật ở đây là Tạng Giáo Phật, Viên Giáo Phật trong 

Tông Thiên Thai, vẫn còn ở trong thập pháp giới, cũng chưa kể.  Phân biệt, 

chấp trước thiệt đã đoạn dứt sạch sành sanh  mới đến Nhất Chân pháp  giới, 

chứng Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, Biệt Giáo Sơ Ðịa Bồ Tát, tính là tính từ lúc 

này, phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp nữa! 

Ba A Tăng Kỳ kiếp để phá cái gì?  Phá vọng tưởng.  Lúc bấy giờ mới 

phá  vọng  tưởng,  một  phiền  não  trong  ba  thứ  ‘vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước’.  A Tăng Kỳ kiếp thứ nhất là để phá ba mươi phẩm -- Thập Trụ, Thập 

Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng;   A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  nhì  phá  bảy  phẩm  –  Sơ  Ðịa 

đến  Thất  Ðịa;   A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ ba  phá  ba  phẩm,  càng  trở  về  sau  càng 

khó, đến Pháp Vân Ðịa Bồ Tát thì mới gọi là viên mãn thành Phật.  Chúng ta 

chẳng thể không biết những thường thức căn bản này, chẳng thể không biết 

chúng ta tu cái gì, công phu của chúng ta ở tại đâu?  Chúng ta phải hiểu rõ 

những chuyện này, sau đó quan sát tám vạn bốn ngàn pháp môn, đối với bất 

cứ  pháp  môn  nào  chúng  ta  đều  không  thể  giải  quyết  vấn  đề;  đừng  nói  đến 

những  vọng  tưởng,  phân  biệt  nhỏ  bé,  ngay  cả  tập  khí  nặng  nhất  là  chấp 

trước, chúng ta đều đoạn không nổi, như vậy thì còn nói chi đến thành tựu! 

---o0o--- 

 c. Chắc thật niệm Phật, khỏi đoạn phiền não, một đời thành Phật. 

Ngàn  kinh  vạn  luận,  vô  lượng  pháp  môn,  chúng  ta  nhìn  nó  mà  than 

vắn thở dài, thiệt là không [có cách chi để] đạt được lợi ích! 

[Bây giờ biết được vấn đề này] thì chẳng thể không cám ơn đức Phật 

A Di Ðà đã mở ra pháp môn ‘Ðới Nghiệp Vãng Sanh’ cho chúng ta, người 

xưa  gọi  là  ‘môn  dư  đại  đạo’   (con  đường  tắt  để  thành  Phật   ngoài  tám  vạn 

 bốn ngàn pháp môn).  Sự ích lợi của pháp môn này là không cần đoạn phiền 

não;  cũng  là  nói  bạn  khỏi  phải  vượt  thoát  lục  đạo,  thập  pháp  giới,  nhưng 

ngay trong đời này bạn có thể vãng sanh về Nhất Chân pháp giới (Cực Lạc 

thế  giới tức  là Nhất Chân  pháp  giới).  Ðiều tiện  nghi  này quá to  lớn  vì  vậy 

pháp  môn  này  được  gọi  là ‘pháp khó tin’.  Chẳng phải  là chúng ta khó tin, 

chúng ta ai cũng đã  tin;  [Vậy thì] ai khó  tin?   Thanh Văn, Duyên Giác,  Bồ 

Tát, Phật trong thập pháp giới đều chẳng tin; họ cho rằng làm sao có chuyện 

dễ  dàng,  tiện  lợi  như  vậy!   Một  phẩm  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

cũng chưa đoạn mà có thể vượt thoát lục đạo, vượt thoát thập pháp giới, làm 

sao có chuyện này! 

Ðích thực trên lý luận không thể nào nói cho hợp lý được, nhưng đây 

là sự thật.  Sự thật này đương nhiên cũng có nhân duyên.  Tại sao có chuyện 

này?  Chúng ta tìm được câu trả lời trong kinh Hoa Nghiêm, kinh Vô Lượng 

Thọ; nhân duyên có hai thứ, thứ nhất là bổn nguyện oai thần của đức Phật A 

Di Ðà gia trì, thứ hai là thiện căn, phước đức, nhân duyên của mình đã chín 

muồi.   Kinh  A  Di  Ðà  nói:   ‘Chẳng  thể  dùng  ít  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

 duyên’.   Tự  mình  đầy  đủ  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên,  và  được  bổn 

nguyện cùng  oai thần của đức Phật  A Di  Ðà gia trì  nên  ngay trong đời  này 

chẳng cần đoạn phiền  não  mà có thể đới  nghiệp  vãng sanh.  Pháp  môn  này 

hết sức thù thắng, kỳ diệu đặc biệt, không thể nào kiếm ra pháp môn thứ hai 

nữa.   Thế nên chúng ta sanh vào thời kỳ mạt pháp mà muốn ngay trong một 

đời  này  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới  thì  chỉ  có  con  đường  duy  nhất  này  mà 

thôi.   Ðây  là  điều  chúng  ta  cần  phải  nhận  thức  rõ  ràng  rồi  sau  đó  chúng  ta 

mới quyết tâm, tha thiết, chắc thật niệm Phật.  Ðược vậy thì xin chúc mừng 

bạn,  ngay  trong  một  đời  này  sẽ  làm  Phật,  không  có  gì  thù  thắng  hơn  việc 

này. 

---o0o--- 

 d. Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối.  Năng chấp, sở chấp đều không 

 thể đạt được. 

Như thế nào mới gọi là chắc thật?  Trong kinh Lăng Nghiêm, Ðại Thế 

Chí Bồ Tát dạy chúng ta phương pháp niệm Phật:  ‘Nhiếp trọn sáu căn, tịnh 

 niệm  tiếp  nối’  (Ðô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  kế),  hết  thảy  chỉ  có  tám 

chữ.  Nếu làm được tám chữ này thì đó tức là tiêu chuẩn của người chắc thật. 

Nhiếp trọn sáu căn là gì?  Nói thực ra Bồ Tát Quán Thế Âm đã dùng 

phương pháp này tu hành thành tựu.  Bồ Tát Quán Thế Âm trong kinh Lăng 

Nghiêm,  Chương  Viên  Thông  có  dạy:   ‘Xoay  trở  lại nghe  nơi  tự  tánh,  tánh 

 thành  đạo  vô  thượng’  (Phản  văn  văn  tự  tánh,  tánh  thành  vô  thượng  đạo). 

Ðây là tổng cương lãnh tu hành của Bồ Tát Quán Thế Âm.  Phản văn tức là 

thâu nhiếp sáu căn.  Phàm phu chúng ta khi mắt thấy sắc, tai nghe âm thanh, 

tâm  cứ  chạy  nhảy  bên  ngoài,  đều  là  phân  biệt,  chấp  trước  cảnh  giới  bên 

ngoài, như vậy là sai lầm.  Sai ở chỗ nào?  Kinh Kim Cang dạy chúng ta  ‘Ba 

 tâm không thể được’; tâm là gì, tâm tức là ý niệm, là tư tưởng. 

Phật  dạy:   ‘Tâm  quá  khứ  không  thể  đạt  được’  tức  là  lúc  trước  không 

thể được,  ‘tâm hiện nay không đạt được’, nói hiện nay thì hiện nay đã biến 

thành  quá  khứ;  ‘tâm  tương  lai  không  đạt  được’  tức  là  sau  này  không  thể 

được.  Ðiều này nói rõ ‘cái tâm  mà bạn đạt được đó là hư vọng, chẳng phải 

thiệt’;   tức  là  cái  ý  niệm  mà  bạn  có  thể  chấp  trước,  phân  biệt  đó  đều  là  hư 

vọng,  chẳng  phải  chân  thật.   Bạn  xem  vật  này  thành  chính  mình,  đó  không 

phải  là  oan  uổng  sao!   Ðức  Phật  gọi  cảnh  giới  bên  ngoài  mà  bạn  tư duy  là 

 ‘pháp  do  nhân  duyên  sanh’.   Không  những  pháp  thế  gian  do  nhân  duyên 

sanh, Phật pháp xuất thế gian cũng do nhân duyên sanh.  Phàm những gì do 

nhân  duyên sanh thì bản thể  vốn  là không, trọn chẳng  thể đạt được   (đương 

 thể  tức  không,  liễu  bất  khả  đắc).  Nói  cách  khác,  những  gì  bạn  chấp  đều 

không  thể  được,  năng  chấp   (chủ  thể  chấp),  sở  chấp   (cái  được  chấp)  đều 

chẳng thể được, đây là chân tướng sự thật! 

Hết thảy chúng sanh mê hoặc điên đảo, cứ tưởng mình có ‘chủ thể có 

thể chấp trước’, cảnh giới bên ngoài là ‘cái được mình chấp trước’, đó gọi là 

khởi vọng tưởng.  Lúc khởi vọng tưởng thì biến thành lục đạo luân hồi, biến 

thành tam ác đạo, sẽ tạo nên rất nhiều thứ nghiệp.  Cho nên trong kinh đức 

Phật gọi những người này là ‘những người đáng thương’, thiệt là tội nghiệp! 

Ðúng  thiệt  chỉ  là  một  con  số  không,  là  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng  –  trong 

mộng,  huyễn,  bọt,  bóng  làm  việc  sinh  nhai,  trong  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng 

tạo nghiệp, thọ tội; bạn nói như vậy chẳng phải oan uổng lắm sao? 

Phật dạy chúng ta:  ‘Pháp còn phải xả, huống chi là phi pháp’.  Xả tức 

là không nên chấp trước.  Phật pháp cũng không được chấp trước, huống chi 

là  pháp  thế  gian?   Việc  này  được  giảng  vô  cùng  thấu  triệt;  nếu  bạn  chẳng 

chấp  trước  gì  hết  thì  tâm  bạn  sẽ  thanh  tịnh,  tự tại.   Ðó  tức  là  câu   ‘Tín tâm 

 thanh tịnh, ắt sanh thật tướng’ trong kinh.  Tự tánh Bát Nhã hiện tiền, lúc đó 

sẽ nhập Như Lai Ðịa.  Tại sao chúng ta khởi  vọng tưởng?  Tại sao tự  mình 

lại  gây  chuyện  rắc  rối  cho  mình?   Hy  vọng  các  bạn  đồng  tu  đặc  biệt  chú  ý 

điểm  này,  phải  thường  xuyên  nhắc  nhở  chính  mình:  ‘lúc  khởi  tâm  động 

niệm, hết thảy tạo tác, đừng gây rắc rối cho mình’. 

Bạn có gây trở ngại cho người khác chăng?  Nói cho quý vị biết tuyệt 

đối chẳng có.  Nếu bạn có  năng  lực  gây trở ngại cho  người khác, chư Phật 

cũng tôn bạn làm thầy.  Nguyên nhân là gì vậy?  Hết thảy chư Phật chẳng có 

năng  lực  này!   Bạn  làm  sao  có  năng  lực  này?   Bạn  nói  có  thể  gây  trở  ngại 

cho người khác, đó đều là hảo hợp, nhân duyên [trùng hợp], đâu phải bạn có 

năng lực này?  Ðây là khởi vọng tưởng.  ‘Một miếng ăn, một hớp nước đều 

 đã định sẵn từ trước’, đây là định  luật  nhân quả.  Bạn  làm sao có  năng  lực 

thay đổi nhân quả?  Chẳng có đạo lý này.  Ngay cả Phật, Bồ Tát cũng chẳng 

thể  thay  đổi  nhân  quả,  trong  kinh  đã  nói  quá  nhiều  rồi,  nêu  thí  dụ  cũng  rất 

nhiều.  Nếu Phật có năng lực thay đổi nhân quả thì chúng ta đâu cần phải tu 

hành  chi  nữa?   Nếu  Phật  chẳng  độ  chúng  ta  thành  Phật  thì  Ngài  đâu  có  từ 

bi?  Nói thiệt ra Phật không có năng lực thay đổi nhân quả, nhất định là ‘tự 

mình làm, tự mình chịu’; tự bạn khởi lên vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

thì bạn phải đích thân đoạn trừ chấp trước, phân biệt, vọng tưởng.  ‘Mở thắt 

 gút  vẫn  phải  do  người  buộc  mở’,  chuyện  này  bất  cứ  người  nào  khác  cũng 

chẳng giúp được, đây là chân lý. 

---o0o--- 

 e. Ban châu Tam muội 

Ðức Phật từ bi đối với chúng ta bằng cách giải thích rõ chân tướng sự 

thật  cho  chúng  ta  biết,  Ngài  giúp  chúng  ta  chỉ  có  thể  giúp  đến  mức  này, 

những việc sau đó phải do mình tự giải quyết.  Vì vậy niệm Phật phải ‘chắc 

thật niệm’!  Phương pháp của Kiết Tường Vân tỳ kheo dùng trong kinh Hoa 

Nghiêm là phương pháp chúng ta thường gọi : ‘Ban Châu Tam Muội’.  Ðây 

là  một phương thức tu  hành  rất  hay, chúng ta  nên  tham khảo.  Trong Niệm 

Phật Ðường hiện nay chúng ta chia thành ba khu vực: chỉ tịnh, lạy Phật, và 

nhiễu  Phật.   Nhiễu  Phật  tức  là  Ban  Châu  Tam  Muội.   Hành  Sách  đại  sư  có 

viết cuốn ‘Tịnh Ðộ Tập’, phía sau có một đoạn dạy phương pháp niệm Phật 

trong Niệm Phật Ðường, lúc chưa coi quyển sách này, tôi cũng đã nghĩ đến 

một phương pháp rất giống phương pháp của Ngài.  Ðạo tràng ngày xưa lớn, 

chúng (người trụ) ở đó nhiều, cho nên chia thành ba nhóm, mỗi nhóm có bốn 

vị pháp sư dẫn đầu, một nhóm nhiễu Phật, hai nhóm kia chỉ tịnh.  Nhiễu Phật 

phải  niệm  ra  tiếng,  chỉ  tịnh  thì  im  lặng,  trong  tâm  niệm  theo.   Một  nhóm 

nhiễu Phật vài vòng xong rồi trở về chỗ cũ của mình.  Nhóm thứ hai tiếp tục 

nhiễu Phật.  Phương pháp này là dành cho chúng sanh đời mạt pháp, nghiệp 

chướng quá  nặng, không có  năng  lực kinh hành  trong  thời  gian dài, để cho 

bạn ngồi xuống nghỉ mệt, cho nghỉ mệt là lòng đại từ đại bi của Tổ sư. 

Ban  Châu  Tam  Muội  thực  sự  thì  trong  chín  mươi  ngày  đều  nhiễu 

Phật, chẳng được ngồi, chẳng được nằm, ngày đêm chẳng gián đoạn.  Quý vị 

nghĩ  coi  ngày  nay  ai  có  năng  lực  như  vậy?   Ai  có  thể  làm  được  đến  chín 

mươi ngày?  Cổ đức trong chú giải cũng lo người đời sau chẳng có thể lực, 

chẳng đủ tinh thần nên giảm thành bảy ngày.  Họ nói bảy ngày, tôi thâu ngắn 

lại  thành  một  ngày.   Bạn  có  thể  trong  một  ngày  không  ngủ,  không  ngồi, 

không  nằm  suốt  hai  mươi  bốn  giờ,  chỉ  nhiễu  Phật,  đây  là  phương  pháp  tu 

hành Ban Châu Tam Muội. 

Dụng  công  cả  ngày  trong  Niệm  Phật  đường  thực  sự  rất  mệt,  khi  nào 

mệt thì có thể ngồi xuống nghỉ mệt, chỉ nghỉ một lát, cảm thấy có thể đi trở 

lại  thì  liền  đứng  dậy  nhiễu;  ngồi  xuống  là  vì  thân  thể  mỏi  mệt  chịu  không 

nổi,  xin  Phật  cho  phép  nghỉ  mệt,  là  phương  pháp  như  vậy.   Thế  nên  trong 

Niệm Phật đường dùng nhiễu Phật làm [phương pháp] chính; lúc nhiễu Phật 

phải niệm ra tiếng; chúng ta ngày nay có máy niệm Phật rất tiện lợi, [chúng 

ta có thể] niệm theo tốc độ và âm điệu của máy niệm Phật.  Pháp khí chỉ cần 

một  người dẫn khánh,  và  gõ khánh  vào  lúc niệm chữ ‘Ðà’ trong câu ‘A Di 

Ðà  Phật’.   Hiện  nay  phần  đông  người  ta  gõ  hai  tiếng  vào  hai  chữ  ‘A’  và 

‘Ðà’, trên thực tế chỉ cần gõ vào chữ ‘Ðà’, đích thật rất tiện lợi, như vậy mới 

dễ  nhiếp  tâm,  mới  thực  sự  làm  được   ‘Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp 

 nối’.  ‘Tịnh niệm’ tức là chẳng có hoài nghi, chẳng xen tạp thì niệm của bạn 

sẽ ‘tịnh’.  Tiếp nối tức là không đứt đoạn, niệm Phật chẳng đứt đoạn, miệng 

tạm  ngừng không  niệm  ra tiếng,  nhưng trong  tâm  niệm Phật chẳng  ngừng. 

Nếu có thể huấn luyện trong một thời gian dài, lại được Tam Bảo gia trì, tôi 

tin tưởng thân thể bạn sẽ ngày càng khỏe, càng cường tráng, tinh thần càng 

sung túc, mặt mày càng trang nghiêm, đây là đạo lý nhất định.  Hiệu quả học 

Phật phải từ đây mà nhìn, mới nắm chắc sự vãng sanh Tây phương Cực Lạc 

thế giới. 

---o0o--- 

 f. Tướng lành lúc Hàn Quán Trưởng vãng sanh 

Gần đây hội trưởng của chúng ta, Hàn Quán Trưởng vãng sanh, tướng 

lành của bà lúc vãng sanh đã đem lại cho chúng ta niềm tin rất lớn, giải thích 

cho chúng ta rất nhiều, nói rõ niệm Phật vãng sanh là thiệt, chẳng phải giả. 

Chúng  ta cũng  đã tiễn đưa rất  nhiều bạn bè, thân quyến, tiễn đưa  lần cuối. 

Hôm qua tôi gặp Thái cư sĩ trên máy bay, Thái cư sĩ nói kỳ này về Ðài Loan, 

trong  vòng  ba  tháng  đã  tiễn  đưa  hết  bốn  người,  mạng  người  hết  sức  vô 

thường!   Bạn  quan  sát  kỹ  những  người  sắp  ra  đi,  trong  lúc  họ  đang  bịnh 

nặng nhưng chưa mất, họ đều nói đã nhìn thấy thần, thấy quỷ, rất giống với 

những  lời dạy trong  kinh Ðịa Tạng,  họ  nhìn thấy  người  này đến,  người kia 

đến,  những  người  này đều  là  những thân quyến đã qua đời; có phải thiệt  là 

họ  đến  hay  không?   Kinh  Ðịa  Tạng  dạy:  không  phải.   Ðó  là  những  oan  gia 

chủ nợ thấy người này sắp mất nên biến thành thân quyến để dụ dỗ họ, dẫn 

dụ  họ để thanh toán, đòi  nợ cũ, đều chẳng phải thật.  Chúng tôi đã  gặp qua 

rất nhiều, hầu như mỗi người lúc lâm chung đều có hiện tượng này, rất giống 

lời dạy trong kinh Ðịa Tạng. 

Hàn  Quán  trưởng  mang  bịnh  nằm  bịnh  viện,  chúng  tôi  biết  yêu  ma 

quỷ  quái  trong  bịnh  viện  rất  nhiều,  có  ngày  nào  trong  bịnh  viện  chẳng  có 

người chết?  Mỗi ngày đều có.  Rất nhiều bác sĩ, y tá chẳng tin Phật nhưng 

lại tin có quỷ; tại sao vậy?  Họ đều đã thấy, thiệt là đã nhìn thấy, không giả 

chút  nào!   Có  lúc  cũng  nhìn  thấy  Quỷ  Vô  Thường  --  Bạch  Vô  Thường  và 

Hắc  Vô  Thường  xuất  hiện  ở  cửa  phòng  người  bịnh  nào  thì  người  này  chỉ 

sống  thêm  được  nhiều  lắm  là  ba  ngày.   Họ  thường  thấy  những  cảnh  tượng 

này.  Lúc Hàn quán trưởng nằm bịnh viện, chúng tôi lo lắng nhất là chuyện 

này  nên khi bịnh  tình của bà chuyển  nặng, những  người  xuất  gia chúng tôi 

đều đến phòng thủ.  Ở Ðài Loan lúc bấy giờ rất nóng, tôi dặn các vị xuất gia 

khi  trợ  niệm  trong  bịnh  viện  luôn  luôn  phải  đắp  y.   Trên  đầu  giường  bịnh 

chúng  tôi  có  đặt  tượng  đức  Phật  A  Di  Ðà  và  kinh  điển  Ðại  Thừa,  đầy  đủ 

Tam Bảo!  Mục đích là để ngăn chận không cho những oan gia chủ nợ đến 

gần.   Chúng  tôi  làm  việc  này  rất  chu  đáo,  bảo  vệ  vô  cùng  cẩn  mật,  từ  lúc 

sanh bịnh đến lúc mất, bà chẳng nói là đã nhìn thấy một ai hết, được vậy nên 

chúng tôi rất an tâm. 

Không  những  trong  lúc  niệm  Phật,  ngay  lúc  bịnh  chuyển  nặng  bà 

cũng  chẳng  nhìn  thấy  ai  cả.   Bác  sĩ,  y  tá  trong  bịnh  viện  nói  với  chúng  tôi 

rằng  khí  phần  (hoàn  cảnh  chung  quanh) trong  bịnh  viện  đều  khác  lúc  bình 

thường, hết sức kiết tường và an hòa; chẳng giống hồi trước mỗi khi ra vào 

đều  cảm  thấy  rất  kinh  sợ,  đều  có  cảm  giác  bất  an,  kỳ  lạ.   Ðây  đúng  là  oai 

thần Tam Bảo gia trì.  Chúng tôi hiểu được đạo lý này nên phòng vệ hết sức 

nghiêm mật.  Mỗi ngày tôi đều đến bịnh viện hai ba lần, phần lớn thời gian 

đều dành để trợ niệm cho bà.  Một bữa trưa ngày nọ bà kêu con bà gọi điện 

thoại cho tôi.  Vốn  là  mỗi buổi trưa tôi trở về thư viện  nghỉ  ngơi, ngủ trưa, 

cỡ ba giờ hơn trở lại thăm bà.  Hôm đó cỡ hơn mười hai giờ bà gọi điện kêu 

tôi giữa bữa ăn trưa.  Lúc đó tình hình rất nguy cấp, tôi đến nói chuyện với 

bà, đại khái đến ba giờ thì dường như bà có vẻ mê man, chúng tôi bèn niệm 

Phật lớn tiếng, chánh thức bắt đầu trợ niệm, nhắc nhở bà cầu sanh Tịnh Ðộ, 

đợi A Di Ðà Phật đến tiếp dẫn. 

---o0o--- 

 i. Thấy Phật lần đầu 

Ðến  sáu,  bảy  giờ  chiều,  bác  sĩ  phụ  trách  đến  khám  xong  và  nói  với 

con  bà  rằng  chắc  bà  chỉ  còn  hai  giờ  nữa  thôi.   Vì  vậy  chúng  tôi  niệm  Phật 

[lớn tiếng] lên, chúng tôi niệm đến tám giờ thì bà tỉnh dậy, tinh thần rất tỉnh 

táo, muốn uống nước và ăn chút đỉnh thức ăn.  Ðến mười hai giờ rưỡi khuya 

bà rất vui mừng và la lớn tiếng: ‘A Di Ðà Phật đến kìa’ -- lần thứ nhất thấy 

A Di Ðà Phật, cỡ chừng ba, bốn phút rồi sau đó nói A Di Ðà Phật đã đi rồi. 

Tôi  nói  chắc  A  Di  Ðà  Phật  đến  thăm  bà,  an  ủi  bà,  có  lẽ  bà  sẽ  khỏe  lại. 

Chúng tôi tưởng bà ‘hồi quang phản chiếu’, nhưng sau đó tinh thần bà càng 

khỏe  thêm  nên  tôi  nói  chuyện  với  bà  về  vấn  đề  phát  triển  công  tác  hoằng 

pháp lợi sanh trong tương lai.  Bà đề ra việc lớn thứ nhất là việc giáo dục vô 

cùng quan trọng, nhất định không thể gián đoạn;  Kinh Hoa Nghiêm lần này 

là do bà yêu cầu giảng, bà hy vọng có thể giảng được viên mãn. 

Chúng tôi nói chuyện khoảng hai giờ rưỡi, đến hai giờ mấy khuya tinh 

thần của bà rất tốt, tôi thấy chắc yên rồi nên mời bác sĩ đến khám cho bà thử 

xem sao.  Bác sĩ lắc đầu nói: 

‘Thiệt  là  không  thể  tưởng  tượng  nổi!   Những  người  niệm  Phật  như 

quý vị rất lạ lùng, không thể nghĩ bàn!  Hình như bà ngày càng khỏe thêm’. 

Ðây là lần thứ nhất bà nhìn thấy A Di Ðà Phật, tôi nói với bà: 

‘Bây  giờ  bác  niệm  A  Di  Ðà  Phật  so  với  chúng  tôi  thì  thân  thiết  hơn 

nhiều, bác đã thấy Phật, chúng tôi còn chưa thấy nữa’. 

Bà nói: ‘Ðúng! đúng vậy!’ 

Hôm sau tôi đi thăm bà, tất cả đều bình thường. 

Ngày  kế  tiếp  tôi  nhớ  đến  những  gì  bàn  trong  đêm  trước  nên  viết  ra 

giấy, viết thành mười hai điều.  Buổi chiều lúc tôi đi thăm bà, đọc từng điều 

từng điều ra cho bà nghe, nghe xong bà rất vui vẻ. 

Bà rất tỉnh táo, đầu óc tỉnh táo cùng chúng tôi niệm Phật.  Ngay lúc đó 

tôi liền nghĩ đến một chuyện, áo cà sa của tôi có màu cà phê nhưng tôi nghĩ 

đến  phần  đông  người  xuất  gia  đều  mặc  áo  hải  thanh  (áo  tràng)  màu  vàng, 

đắp  cà  sa  màu  đỏ,  việc  này  không  đúng  như  pháp;  hết  thảy  kinh  luận  Ðại 

thừa  và  Tiểu  thừa  đều  ghi  người  xuất  gia  mặc  áo  nhiễm  sắc  (nhuộm  màu), 

không có màu vàng, màu đỏ, chẳng có những màu này.  Quán Trưởng luôn 

nhấn mạnh: chúng ta phải làm đúng như pháp, người xuất gia chúng ta phải 

làm gương mẫu, người tại gia phải làm gương mẫu, đạo tràng cũng phải làm 

gương  mẫu.   Ðây  là  nguyện  vọng  của  bà.   Thế  nên  tôi  nghĩ  những  người 

xuất gia ở thư viện phải may lại y phục.  Tôi gọi thầy Ngộ Ðạo liên lạc với 

tiệm may tăng phục Bản Kiều, kêu họ đến để đo kích thước may áo, sau đó 

chúng tôi ra về. 

---o0o--- 

 ii.Thấy Phật lần thứ hai 

Ðại khái sau khi tôi rời khỏi bịnh viện không lâu, đó là trưa ngày bốn 

tây, bà thấy A Di Ðà Phật lần thứ hai, và còn thấy hoa sen, ao nước, ao sen 

rất lớn.  Lúc bà thấy đức Phật A Di Ðà lần thứ hai, tôi không có mặt tại bịnh 

viện.  Tối hôm đó bà chủ tiệm may đến đo kích thước, chúng tôi hy vọng  y 

phục có thể may nhanh nhanh, có thể là chúng tôi sẽ cần dùng gấp!  Bà chủ 

tiệm nói: ‘Tôi biết rồi’. 

Mọi người ở Thư Viện nghe xong đều rất ngạc nhiên, bà làm sao biết 

trước rồi? 

Bà  nói: ‘Hồi  trưa  này  A  Di  Ðà  Phật  thông  báo  cho  bà  biết,  nói  Thư 

Viện có chuyện gấp, quý vị nhất định phải may nhanh nhanh cho họ’. 

Nghe  xong trong tâm chúng tôi cảm thấy rất an  ủi, chuyện của Quán 

Trưởng  đã  được  A  Di  Ðà  Phật  an  bài  sẵn  giúp  bà.   Bà  chủ  tiệm  nghe  đức 

Phật A Di Ðà dặn những chuyện này cùng lúc với Quán trưởng thấy Phật lần 

thứ nhì.  Một người thì đang nằm trong bịnh viện Tam Quân, một người thì 

ở Bản Kiều, thời gian cùng lúc, thiệt là không thể nghĩ bàn! 

Buổi chiều hôm đó tôi vào bịnh viện thăm Quán Trưởng. 

Tôi nói: ‘Bác đã thấy A Di Ðà Phật phải không?’ 

Bà nói: ‘Dạ đúng vậy’ 

Tôi nói: ‘Bác có cảm thấy được A Di Ðà Phật rất từ bi, rất thân thiết 

phải không?’. 

Bà nói: ‘Ðúng lắm, Ngài thiệt là hết sức từ bi, vô cùng thân thiết’. 

Chuyện này không giả đâu!  Bà đã đem lại cho chúng ta niềm tin [to 

lớn]. 

Bà  chủ  tiệm  may  tăng  phục  quả  nhiên  không  sai,  bà  đã  chuẩn  bị  vật 

liệu  ở  nhà  hết  rồi,  nên  lúc  Quán  trưởng  vãng  sanh,  lúc  chúng  tôi  trợ  niệm 

đắp y đều có màu cà phê, đích thật là rất đúng như pháp. 

---o0o--- 

 g. Uống nước nhớ nguồn, bàn về ân đức.  Ân của thầy, ân của hộ pháp. 

Con  người  của  Quán  Trưởng,  rất  nhiều  đồng  tu  trong  quý  vị  đã 

thường ở chung chỗ hoặc tiếp xúc qua rồi, cả ngày từ sáng đến tối, cái miệng 

bà cứ lép chép hoài, hình như chưa thấy bà niệm Phật.  Tại sao bà lại có thể 

vãng sanh một cách hết sức thù thắng như vậy?  Chúng ta suy nghĩ kỹ lưỡng, 

bà không phải là người thường, bà là do A Di Ðà Phật phái đến để hộ pháp 

đấy.   Ðiểm  đặc  biệt  của  Tịnh  Tông  là  bản  hội  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ  của 

lão cư sĩ Hạ Liên Cư, ngày nay đã được hoằng truyền khắp thế giới, chúng ta 

uống nước phải nhớ nguồn, truy tìm nguồn gốc này thì đó chính là công đức 

của bà đã hộ pháp, công đức này quá lớn. 

Năm  xưa  khi  chúng  tôi  giảng  kinh  ở  Ðài  Bắc  đã  gặp  nhiều  điều  trắc 

trở,  khó  khăn  không  thể  tưởng  tượng  được!   Ðố  kỵ,  chướng  ngại  hầu  như 

không  có  lối  thoát,  bức  bách  đến  nỗi  chẳng  hoàn  tục  thì  không  được;  gặp 

những khổ nạn to lớn như vậy!  Lúc đó bà là một thính chúng, lúc tôi giảng 

kinh hai vợ chồng bà thường đến nghe giảng, biết được hoàn cảnh khó khăn 

này nên có ý muốn giúp đỡ; họ mời tôi đến đến thăm nhà của họ.  Nhà của 

họ  là  một căn  nhà đơn độc  xây  theo  lối  mới, trên  lầu còn phòng trống, con 

trai bà đang học trung học, một mình ở trên lầu.  Bà hỏi tôi: ‘Hoàn cảnh như 

vậy thầy có thể trú nơi đây không?’.  Tôi xem xong cũng hoan hỷ, sau đó tôi 

về  Ðài  Trung  kể  câu  chuyện  này  xin  phép  thầy  Lý,  thầy  Lý  cho  phép: 

‘Ðược!’, từ đó tôi bèn trú ở nhà bà, [gia đình] bà hộ trì. 

Pháp sư giảng kinh thiệt là không dễ chút nào, có tiếng tăm vượt trội 

người khác vô cùng khó khăn!  Cần giảng đài, cần người nghe để tập luyện. 

Bà giúp tôi kiếm chỗ, mướn chỗ, mượn chỗ để giảng, và mời một số bạn bè 

đến nghe giảng, giúp cho tôi giảng kinh được liên tục, chẳng gián đoạn.  Bà 

đã hộ trì suốt ba mươi năm, bà thiệt là hết sức bền chí và nhẫn nại!  Chúng ta 

ngày  nay được thành tựu,  lúc bà bị bịnh  nặng, trong kinh Ðịa  Tạng có dạy 

[chúng ta] phải nói cho bà biết cả đời này bà đã làm được những chuyện gì 

tốt, làm cho bà vững lòng tin có thể vãng sanh, điểm này rất quan trọng. 

Tôi  nói  chúng  tôi  giống  như  một  cây  bồ  đề,  mầm  cây  con  là  do 

Chương Gia đại sư vun trồng, lớn lên thành một cây nhỏ là nhờ mười năm ở 

Ðài  Trung [được thầy  Lý  dạy dỗ]; lúc đó  rất  mềm  yếu,  người  ta  muốn  hủy 

diệt  thì  rất  dễ.   Sau  đó  được  sự  hộ  trì  suốt  ba  mươi  năm  của  bà,  ngày  nay 

Tịnh Tông được hoằng dương khắp trong và ngoài nước, đã truyền khắp thế 

giới, cho  nên  nguồn  gốc của sự thành tựu  này  là do công đức của bà đã  hộ 

trì.  Lúc ra đi, bà thấy Phật A Di Ðà hai lần; A Di Ðà Phật dặn dò chúng tôi 

may y phục, còn hối thúc phải may cho nhanh; nếu bà không phải A Di Ðà 

Phật phái đến thì còn ai phái đến nữa?  Nhân duyên này hết sức hiếm có! 

Ân  đức  này  chẳng  phải  dành  riêng  cho  chỉ  một  mình  tôi,  mỗi  người 

niệm kinh Vô Lượng Thọ, mỗi người hôm nay niệm A Di Ðà Phật, đều được 

một phần ân đức, đạo lý là ở chỗ này.  Cho nên hoằng pháp và hộ pháp đều 

không  dễ,  cần  phải  có  đầy  đủ  trí  huệ,  nhẫn  nại,  nghị  lực,  phải  có  thể  nhẫn 

chịu  hết thảy  những  lời  hủy báng.  Ðương nhiên cũng có  người tán thán  và 

có người hủy báng, bạn đều phải nhận chịu hết.  Bạn không thể gặp một chút 

khó khăn liền thoái tâm, sợ sệt, như vậy thì uổng hết công lao từ trước.  Ðích 

thực trong đời bà đã làm được điểm này; lúc đó mặc kệ người nào nói thêm, 

nói bớt, châm thọc, công kích, bà vẫn như như chẳng động. 

Chúng  tôi  ra  nước  ngoài  hoằng  pháp  cũng  là  do  bà  [lo  giấy  tờ]  tìm 

phương  pháp  dẹp  tan  chướng  ngại.   Vì  lúc  trước  người  xuất  gia  muốn  ra 

ngoại quốc phải thông qua sự chấp thuận của ‘Hội Phật Giáo Trung Quốc’, 

nếu  họ chẳng cho thì  người ấy không  xin  được  hộ chiếu.  Tự  mình  tôi biết 

rất rõ, Quán trưởng cũng biết, Hội Phật Giáo Trung Quốc tuyệt đối sẽ không 

giúp  tôi  làm  việc  này.   Vì  lo  cho  tôi  ra  nước  ngoài  hoằng  pháp  nên  bà  gia 

nhập vào ‘Hội Vạn Quốc Ðạo Ðức’.  Những người lãnh đạo hội này lúc đó 

đều là những người xuất xứ từ vùng Ðông Bắc, họ là người đồng hương với 

bà,  sau  đó  bà  nhờ  Hội  Vạn  Quốc  Ðạo  Ðức  mời  tôi  làm  cố  vấn,  tôi  đi  theo 

phái đoàn của họ đến Los Angeles dự buổi họp những đại biểu trên toàn thế 

giới  lần thứ ba.  Tôi được  hội Vạn Quốc  này  làm  hộ chiếu; chuyện  làm  hộ 

chiếu  thực  ra  cũng  là  do  Tam  Bảo  gia  trì.   Hội  đoàn  chúng  tôi  gồm  có  ba 

mươi  mấy  người, lúc đi  làm  giấy tờ chỉ có tôi  và bà Quán trưởng  xin được 

hộ chiếu năm năm, những người khác đều là ba tháng; thiệt là kỳ lạ!  Sau khi 

ra nước ngoài, bạn bè, học trò rất nhiều, [pháp] duyên đã được kết rồi, từ đó 

mới  bắt  đầu  sự  hoằng  pháp  quốc  tế.   Ðây  đều  là  do  bà  dụng  tâm,  tìm  cách 

vượt qua rất nhiều khó khăn, cho nên hộ pháp là lực lượng của cá nhân bà. 

Bà  cũng  thường  khen  ngợi  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên,  ngày  nay  phong 

trào niệm Phật ở Nam Dương được hưng thịnh là do một  mình ông lèo lái. 

Lần đầu tiên tôi đến Tân Gia Ba là vào năm 1987, lúc đó tuy Tân Gia Ba có 

rất  nhiều  đạo  tràng,  nhiều  pháp  sư,  nhưng  không  ai  đề  xướng  niệm  Phật, 

không ai tu Tịnh Ðộ.  Những năm gần đây chúng tôi đem Tịnh Ðộ qua, đem 

kinh Vô Lượng Thọ đến, Mã Lai đã thành lập được bảy, tám Tịnh Tông Học 

Hội, ở bên đó hiện nay có rất nhiều người đọc kinh, nhiều người niệm Phật, 

đôi lúc cũng nghe nói đến có người vãng sanh; đây là công đức của cá nhân 

ông Lý Mộc Nguyên!  Tôi thường nói với mọi người: ‘Quý vị nghĩ xem nếu 

không  nhờ  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên,  có  ai  thỉnh  chúng  tôi  đến  Tân  Gia  Ba 

giảng kinh không?’  Chẳng có ai mời hết!  Trong hai năm nay không những 

mời giảng kinh, lại còn tổ chức lớp Bồi Huấn, huấn luyện nhân tài [kế thừa 

công  việc  hoằng  pháp].   Việc  này  rất  quan  trọng,  công  đức  này  càng  lớn, 

càng  khó  thể  nghĩ  bàn!   Cho  nên  chúng  ta  thật  sự  nhờ  hộ  pháp  là  nhờ  vào 

một người, nếu không có người này dẫn đường thì không thể thành công. 



---o0o--- 

 h. Bậc tái lai – Lão cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập kinh Vô Lượng Thọ 

Ðương  nhiên  những  người  như  họ  đều  chẳng  phải  là  người  thường, 

đều  có  nhân  duyên  rất  sâu  dày  với  Phật  pháp,  đều  có  sứ  mạng  không  thể 

tưởng tượng được, đúng như lời lão cư sĩ Hạ Liên Cư đã nói lúc còn tại thế. 

Có một năm tôi ở Bắc Kinh nghe cư sĩ Hạ Pháp Thánh, cháu của cụ Hạ kể 

lại, Hạ Pháp Thánh là học trò của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, Hoàng Niệm Tổ 

là  học  trò  của  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư.   Ông  Hạ  Pháp  Thánh  có  một  lần  đến 

thăm tôi và nói: ‘Lúc ông nội (lão cư sĩ Hạ Liên Cư) gần vãng sanh, ông nói 

với  những  người ở chung quanh: ‘Tương  lai bản  hội tập  kinh  này sẽ từ  hải 

ngoại  truyền  trở  về  Trung  Quốc,  hơn  nữa  bản  kinh  này  trong  tương  lai  sẽ 

được truyền khắp thế giới’.  Họ nghe xong cảm thấy vô lý, họ đều nghĩ rằng 

cụ  Hạ  gần đi  rồi  nên có  lẽ  đầu óc không còn sáng suốt  nữa,  làm sao  nói  ra 

những lời như vậy, chuyện này không thể nào xảy ra được.  Bây giờ nghĩ lại 

quả nhiên không sai, kinh Vô Lượng Thọ đích thực là từ Ðài Loan, Mỹ quốc 

truyền đến Trung Quốc đại lục, hiện nay đích thực đã được truyền khắp thế 

giới.  Thế  nên  những  người  này đều  là Phật, Bồ  Tát tái  lai, đều chẳng phải 

người thường. 

Còn  một  câu  chuyện  khác  cũng  liên  quan  đến  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư, 

chuyện này xảy ra lúc tôi giảng đề tài ‘Nhận thức Phật giáo’ tại Miami, Mỹ 

quốc.  Lúc đó tôi [đang hoằng pháp dọc theo] những vùng gần bờ biển phía 

đông của Mỹ, từ NewYork, Washington DC cho đến Atlanta, còn  một trạm 

cuối  cùng  đến  Miami.   Ở  mọi  nơi  trong  chuyến  hoằng  pháp  này  tôi  đều 

giảng đại ý kinh Ðịa Tạng.  Vì tại Miami có rất nhiều người ngoại quốc đến 

nghe giảng, cư sĩ Tăng Hiến Vĩ thông dịch cho tôi, khả năng thông dịch của 

ông rất giỏi.  Khi tôi thấy có rất nhiều người ngoại quốc đến nghe giảng nên 

đổi đề tài ‘Ðại Ý kinh Ðịa Tạng’ thành ‘Nhận Thức Phật Giáo’.  Tôi nói [với 

ông Tăng] tôi giảng đề tài này và ông phiên dịch, tương lai lưu lại băng thâu 

âm, một bộ tiếng Tàu, một bộ tiếng Anh có thể giúp người ngoại quốc nhận 

thức và hiểu thêm về Phật Giáo, đây là một việc rất tốt. 

Tăng cư sĩ  học  Phật  rất tạp,  học  Thiền,  học Mật, và  rất thích chuyện 

thần  thông,  cảm  ứng;  vả  lại  ở  địa  phương  này  (Miami)  có  rất  nhiều  người 

‘khác thường’, ông Tăng thường qua lại mật thiết với họ.  Lúc còn chưa đến 

đây tôi đã gởi trước cuốn kinh Vô Lượng Thọ tới, đây là cuốn Chú Giải kinh 

Vô  Lượng  Thọ  của  lão  cư sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  trang  đầu  cuốn  Chú  Giải  có 

hình  của  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư;  ông  Tăng  đã  đem  tấm  hình  này  cho  những 

người ngoại quốc có [thần] ‘thông’ xem, để họ xem người này ra sao?  Kết 

quả  là  những  người  này  nói  rất  đúng.   Câu  đầu  tiên  họ  nói  với  Tăng  cư  sĩ: 

‘Thân thể của ông cụ này trong suốt, ổng không phải là người thường, đây là 

Bồ Tát tái lai’.  Không phải nhìn người, họ chỉ nhìn tấm hình mà có thể nói 

như vậy.  Cái gì gọi là ‘trong suốt’?  Nói thực ra chẳng có phiền não thì thân 

thể sẽ trong suốt.  Khi người ta vừa nhìn thân thể của chúng ta liền thấy một 

màu đen thui, ở trong chứa đựng cả đống tham, sân, si, mạn đấy mà! 

Ðiều này nói rõ cụ Hạ chẳng có phiền não, tức là chẳng có phân biệt, 

chấp trước nên thân thể của cụ trong suốt.  Họ còn nói ‘Ông cụ này hiện nay 

đã qua đời, lúc ổng còn sống thì chẳng nổi tiếng, ổng nhất định là người tái 

lai’, họ khẳng định như vậy.  Chuyện này xảy ra lúc tôi đến Miami, Tăng cư 

sĩ kể lại cho tôi nghe.  Hơn nữa những người có ‘thông’ này đã từng nói với 

Tăng  cư  sĩ:  ‘Tại  đạo  tràng  có  pháp  sư  giảng  kinh,  phần  đông  quý  vị  nhìn 

thấy dường như chỉ có một số người đang ngồi tại đó nghe giảng , thực ra có 

rất nhiều thiên long bát bộ, quỷ thần [cũng đến tham dự].’  Tại sao họ tụ hợp 

tại  chỗ  này,  hình  như  họ  cảm  thấy  rất  vui  vẻ?   Có  Phật  quang  gia  trì  đấy! 

Bạn đừng tưởng đây là vì pháp sư có khẩu tài, giảng hay; không phải đâu, là 

do Phật quang gia trì đấy. 

Những  người  ngoại  quốc  này  mỗi  ngày  đều  đến,  Tăng  cư  sĩ  nói  với 

họ:  ‘Quý  vị  có  lòng  lắm’.   Họ  nói:  ‘Không  phải  đâu,  chúng  tôi  nghe  cũng 

chẳng hiểu’.  Lời phiên dịch tuy chẳng sai, nhưng dù sao lời phiên dịch vẫn 

không diễn tả hết ý nghĩa.  [Vậy thì] tại sao mỗi ngày họ đều đến?  Ðể được 

‘tưới  gội’ trong Phật quang.  Họ  nói: ‘Cảm  giác  vô cùng sảng  khoái’.  Chữ 

Phật quang mà họ dùng giống như danh từ ngày nay khoa học gia gọi là ‘từ 

trường’,  đích  thật  là  chẳng  như  ngày  thường!   Trong  kinh  có  nói  tương  lai 

pháp vận của đức Phật kéo dài mười hai ngàn năm, sau đó hết thảy kinh điển 

đều  bị diệt  mất, duy chỉ có kinh Vô  Lượng  Thọ còn được  lưu  lại  một trăm 

năm.   Chúng  ta  ngày  nay  có  thể  nhìn  thấy  rõ  ràng  tương  lai  bản  kinh  Vô 

Lượng Thọ được lưu lại thêm một trăm năm sẽ là bản hội tập của lão cư sĩ 

Hạ Liên Cư, chúng ta có thể khẳng định như vậy.  Bản kinh này đích thật đã 

được hội tập rất khéo, hội tập từ năm bản dịch gốc mà thành, cho nên tôi hy 

vọng những đồng tu có năng lực đọc tụng, giảng giải, bất luận là tại gia hay 

xuất  gia  đều  phát  tâm  học  kinh  này,  giảng  giải  bộ  kinh  này.   Công  đức  vô 

lượng vô biên!  Làm cho hết thảy đại chúng nhận thức và hiểu rõ pháp môn 

Tịnh Ðộ, ngay trong một đời sẽ được độ thoát. 

---o0o--- 

 i.  Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Vô Lượng Thọ đều là pháp luân viên mãn. 

Tuy  đời trước có thiện căn, có phước đức  nhưng  nếu không có  nhân 

duyên thì vẫn không thể thành tựu như cũ.  Nhân duyên là gì?  Nhân duyên 

nghĩa  là  giảng  giải  bộ  kinh  này,  làm  cho  họ  nghe  được,  tìm  lại  được  thiện 

căn, phước đức của họ từ vô lượng kiếp đến nay; kết hợp ba thứ ấy được thì 

có thể thành tựu ngay trong một đời, vì vậy nên chúng tôi đặc biệt chú trọng 

bộ kinh này.  Nội dung của kinh này tức là toàn bộ kinh Hoa Nghiêm, có thể 

nói kinh Hoa Nghiêm là chú giải của kinh Vô Lượng Thọ.  Chúng ta không 

có thời gian lâu dài, không có tinh thần, năng lực để giảng giải và đọc tụng 

kinh Hoa Nghiêm thì thọ trì kinh Vô Lượng Thọ cũng tốt. 

Nhưng  nếu  muốn  giảng  kinh  này  cho  hay,  giảng  được  thấu  suốt,  thì 

nhất định phải đọc kỹ kinh  Hoa Nghiêm,  vì trong đó  hầu  như câu  nào, chữ 

nào  cũng  là  cảnh  giới  Ðại  Phương  Quảng.   Thế  nên  nếu  chẳng  thâm  nhập 

Hoa  Nghiêm  thì  rất  khó  giảng  kinh  này  được.   Ðây  cũng  là  nguyên  nhân 

Quán  Trưởng thỉnh cầu  giảng  kinh  Hoa Nghiêm.  Tôi  nghĩ  nếu có  học sinh 

tôi cũng chịu mở một lớp nhỏ để dạy kinh Hoa Nghiêm, để có người kế thừa 

sau này.  Nhưng việc này đòi hỏi phải có tâm nhẫn nại rất lớn, vì trong thời 

gian  ngắn  không  thể  nào  thành  tựu  nổi.   Hơn  nữa  phải  buông  bỏ  hết  thảy, 

dốc toàn tâm toàn lực để tu học, đây là pháp luân viên mãn trong Phật pháp. 



---o0o--- 

 j. Chuyên tu Tịnh Ðộ.  Giải và Hành cùng coi trọng. 

Chúng  tôi  lợi dụng thời  gian  ngắn  ngủi  vài  ngày  này đến để  xem  xét 

hoàn cảnh ở đây, bây giờ đạo tràng đã được xây dựng khá quy mô; hết sức 

quý báu,  nhân duyên  vô cùng thù  thắng!   Chúng tôi  tin tưởng  Tịnh Tông ở 

hai nơi Úc Châu và Tân Tây Lan này sẽ có tương lai xáng lạn.  Công đức vô 

lượng ấy đều là của mỗi vị đồng tu hợp sức làm thành, và cũng là do A Di 

Ðà Phật, chư Phật Như Lai  gia trì cho  mọi  người. Hy vọng mọi  người có 

lòng tin, thâm nhập một môn, chắc thật niệm Phật, Giải và Hành cùng 

coi trọng.  Hành  môn  thì chúng  ta phải chắc  thật  niệm Phật;  Giải môn 

thì  phải  nghe  kinh,  chẳng  thể  không  nghe  kinh.   Không  nghe  kinh  là 

người như thế nào?  Hoàn toàn chẳng còn nghi hoặc, kiền thành khẳng định, 

người  như  vậy  có  thể  khỏi  nghe  kinh.   Nếu  còn  hoài  nghi,  đối  với  Tây 

Phương  Cực Lạc thế giới vẫn chưa rõ ràng lắm thì bạn cần phải nghe kinh. 

Nghe kinh là để tăng trưởng lòng tin của bạn, tăng trưởng nguyện lực, đạo lý 

là như vậy. 

Hiểu  rõ  kinh  rồi  thì  bạn  sẽ  biết  mình  phải  tu  học  như  thế  nào.   Ðặc 

biệt là trước khi vãng sanh, thân thể chúng ta còn ở tại thế gian, vẫn chưa thể 

xa lìa quần chúng, xã hội; chúng ta làm thế nào để ứng phó với xã hội?  Làm 

thế  nào  sanh  sống  hằng  ngày?   Những  câu  trả  lời  đều  nằm  trọn  trong  kinh 

giáo.  Cho nên người chắc thật niệm Phật khỏi nghe kinh, đây là người như 

thế  nào?  Ðây  là  người chẳng còn  làm  việc gì  hết, chẳng  giao thiệp  với  bất 

cứ ai, chuyên ở tại Niệm Phật Ðường niệm Phật, thiệt là ‘muôn duyên buông 

xuống hết’, hạng người này có thể [không nghe kinh].  Nếu bạn còn tiếp xúc 

với xã hội, bạn bắt buộc phải hiểu kinh giáo, có hiểu được thì bạn mới biết 

làm thế nào để ứng phó với mọi người trong xã hội, làm thế nào dẫn dắt đại 

chúng  đến  học  Phật,  tự  hành  hóa  tha  thì  công  đức  mới  được  viên  mãn.   Vì 

vậy nghe kinh và niệm Phật đều quan trọng như nhau. 

Ðạo tràng chúng ta đề xướng ‘Giải và Hành cùng coi trọng’ nên tương 

lai  ở  phía  ngoài  sẽ  xây  thêm  một  giảng  đường,  giảng  đường  dành  riêng  để 

giảng  kinh,  thuộc  về  Giải  Môn  –  để  khuyến  tín,  khuyến  nguyện.   Chỗ  này 

làm  Phật  Ðường  là  đủ  rồi,  vì  thực  ra  người  chân  chánh  niệm  Phật  chẳng 

nhiều lắm.  Tôi hy vọng trong tương lai mỗi tháng đều tổ chức Phật thất một 

lần,  số  người  tham  gia  tốt  nhất  là  bốn  mươi  tám  người.   Bốn  mươi  tám 

nguyện  của  Phật  A  Di  Ðà  vừa  đúng  với  số  bốn  mươi  tám  người,  nếu  còn 

nhiều người hơn số này thì sắp cho họ đến tháng sau; nếu nhiều hơn thì sắp 

tới tháng sau nữa; làm vậy để mọi người đều cảm thấy trân quý [cơ hội tham 

dự] Phật thất này, vô cùng khó được -- khó có thể ghi danh được một chỗ. 

Như vậy thì rất có ý nghĩa, rất quý. 

Nếu  đông  người  quá  thì  tâm  sẽ  dễ  chao  động;  tán  gẫu,  nói  chuyện 

nhiều  quá  sẽ  không  thâu  thập  được  ích  lợi  gì  hết,  vả  lại  chúng  tôi  sắp  xếp, 

chuẩn bị cũng khó khăn.  Nếu số người mỗi tháng đều nhất định là bốn mươi 

tám người, thì chúng tôi chỉ sắp xếp nơi ăn chốn ở đầy đủ cho bốn mươi tám 

người  mà  thôi,  việc  tiếp  đãi  cũng  rất  thuận  tiện.   Thế  nên  tôi  hy  vọng  mỗi 

tháng đều đả Phật thất, bất kể là người ở đây hay người từ nơi khác đến, bốn 

mươi  tám  người  đều  phải  ghi  danh  trước.   Nếu  người  nào  mỗi  khóa  đều 

tham dự thì sẽ đặc biệt hoan nghinh, khóa nào cũng tham dự thì nhất định sẽ 

có thành tựu. 

 Buổi  nói  chuyện  tại  Tịnh  Tông  Học  Hội  Úc  Châu,  1997  (ngày  thứ 

 nhất) 

---o0o--- 

4.  Tu hành như thế nào? 

          Chư vị pháp sư, chư vị đồng tu: 

Phật thất kỳ này còn chưa chính thức khai mạc nhưng quý vị đến sớm 

đều  vào  Niệm  Phật  Ðường  niệm  Phật,  như  vậy  rất  đúng  như  pháp.   Mọi 

người  niệm  vài  ngày, tâm  được định thì  mới  gặt  hái  được  lợi  ích chân  thật 

trong Phật thất, việc này rất đáng đề xướng, hiệu quả vô cùng thù thắng.  Có 

rất nhiều người trong quý vị đồng tu từ xa đến, cũng có người phụ trách lãnh 

đạo Tịnh Tông, phát tâm tu học như vậy thiệt là quá thù thắng, không những 

đáng được chúng ta tán thán, thực sự  là được chư Phật  hộ  niệm,  long  thiên 

thiện  thần  ủng  hộ.   Hiện  nay  khắp  nơi  thành  lập  Tịnh  Tông  Học  Hội  ngày 

càng  nhiều, đây  là  một  hiện  tượng rất tốt.  Chúng  ta đã có tổ chức thì phải 

làm thế nào để phát huy công năng của tổ chức cho có hiệu quả, giúp đỡ đại 

chúng huân tu, đây là sứ mạng cấp bách của chúng ta. 

Lúc  Tịnh  Tông  Học  Hội  vừa  được  thành  lập  tôi  đã  viết  một  bài 

nguyên khởi, dùng danh nghĩa của Hàn Quán trưởng để phát biểu, trong bài 

nguyên  khởi  này  chúng  tôi  đề  ra  ‘Ngũ  kinh  Nhất  luận’  là  kinh  điển  Tịnh 

Tông  y  theo  để  tu  học.   Ðây  là  kinh  điển  cơ  bản  của  Tịnh  Tông,  không 

những  phải  đọc  tụng,  trong  nhiều  kinh  điển  đức  Thế  Tôn  đã  nhiều  lần 

khuyên chúng ta  ‘thọ trì, đọc tụng, diễn thuyết cho người khác’.  Chúng tôi 

đã lập lại câu này mấy trăm lần,  mấy ngàn lần, cho dù chúng ta không nhớ 

những câu nói khác của Thế Tôn, nhưng câu này chắc đã rất quen thuộc rồi, 

từ đây có thể biết tầm quan trọng của nó.  Nếu có thể thực hiện được lời dạy 

trong đó, nói thực ra chúng ta cũng thừa sức thành Phật! 

---o0o--- 

 a. Thâm giải kinh giáo – Tin sâu, nguyện thiết, phụng hành. 

Nhưng muốn làm được câu này nhất định phải chân chánh thông suốt 

kinh giáo.  Số lượng hết thảy những kinh điển Thế Tôn giảng trong suốt bốn 

mươi chín năm quá nhiều, chúng ta là người bình thường không thể nào học 

hết được.  Các đại đức thời xưa biết rõ điều này nên mới phân tông, lập giáo 

tùy theo căn  tánh của chúng sanh.  Ðời  Tùy, Ðường các tông phái ở  Trung 

Quốc  đã  hình  thành,  quý  vị  cũng  biết  Phật  giáo  Trung  Quốc  có  mười  tông 

phái,  tám  tông  thuộc  Ðại  thừa,  hai  tông  Tiểu  thừa,  trong  mỗi  tông  lại  chia 

thành  nhiều chi  nhánh,  mỗi chi  nhánh  lại chia thành phái  nhỏ, thế  nên  môn 

phái khác nhau rất nhiều. 

Chư vị tổ sư đại đức vô cùng từ bi và dùng trí huệ cao độ để chọn ra 

một  số  kinh  giáo  mà  chúng  ta  có  thể  thọ  trì,  [các  ngài]  giảng  giải  kỹ  càng, 

làm  cho  chúng  ta  thâm  nhập  kinh  tạng.   Trong  hết  thảy  pháp  môn  thì  kinh 

điển của Tịnh Tông ít nhất, chỉ có năm kinh một luận.  Phân lượng của năm 

bộ  kinh  này  cũng  rất  ngắn,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  kinh  dài  nhất,  kết  hợp 

năm  kinh  một  luận  lại  thành  một  quyển  sách  chữ  nhỏ  thì  cũng  rất  mỏng. 

Quý  vị  thấy  cuốn  Tịnh  Ðộ  Ngũ  kinh  mà  chúng  ta  đã  in,  cuốn  in  bìa  cứng, 

dày, có chữ lớn nên lúc đọc không mỏi mắt.  Nếu dùng chữ nhỏ để in thì rất 

mỏng.  Phân lượng tuy không nhiều nhưng đạo lý, lý luận, phương pháp, và 

cảnh giới trong đó đều hết sức viên mãn, so với những kinh lớn, bất luận so 

với kinh Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Bát Nhã tuyệt đối đều chẳng thua kém. 

Nếu  chư  vị  có  thể  nhận  thức  rõ  điều  này,  thể  hội  được,  thì  mới  biết 

Tịnh  Tông  thiệt  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  thực  hiện  được   ‘lời  vắn  tắt  mà  đủ 

 trọn ý nghĩa’ (ngôn giản ý cai) -- rất ít văn tự nhưng hoàn toàn bao gồm hết 

thảy  lý  luận,  cảnh  giới  bên  trong.   Cho  nên  tuy  kinh  điển  ít  nhưng  muốn 

giảng kỹ thiệt  là chẳng dễ!   Hồi  trước tôi theo  học  lão cư sĩ  Lý Bỉnh Nam, 

thầy  Lý  đã  từng  nói  với  tôi  nhiều  lần,  cả  đời  thầy  sợ  giảng  kinh  A  Di  Ðà 

nhất,  đừng  thấy  kinh  A  Di  Ðà  rất  ngắn  [thiệt  ra]  kinh  A  Di  Ðà  khó  giảng 

nhất!   Sau  này  chúng  tôi  học  kinh  rồi  mới  hiểu  rõ  điểm  này.   Văn  tự trong 

kinh A Di Ðà rất cạn, nếu không nghiên cứu sâu vào [thoạt nhìn thì sẽ nghĩ 

kinh  này]  giống  như  tiểu  thuyết  ngắn,  giới  thiệu  y  báo  và  chánh  báo  trang 

nghiêm ở thế  giới Cực  Lạc.   Kể chuyện chẳng khó  hiểu,  nếu chư vị coi Sớ 

Sao của Liên Trì đại sư thì ngược lại sẽ chẳng hiểu.  Yếu Giải của Ngẫu Ích 

đại sư còn tinh tường hơn, thế mới biết nội dung bộ kinh này hết sức phong 

phú, vô cùng thù thắng. 

Trong quá khứ tôi cũng đã giảng Năm Kinh Một Luận nhiều lần, cũng 

có  lưu  lại  băng  thâu  âm.   Giảng  ký  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  chỉnh  lý  xong, 

hiện nay được in thành bốn cuốn sách bìa cứng, đại khái có chừng một triệu 

ba trăm ngàn chữ; như vậy đã nói hết ý tứ chưa?  Nói cho quý vị biết: không 

thể nào!  Thiệt giống như nước trong biển cả, chúng ta chỉ nếm một chút mà 

thôi.   Ý  tứ  quá  phong  phú,  giảng  không  hết,  bất  kỳ  chữ  nào,  câu  nào  cũng 

hàm chứa vô lượng nghĩa.  Thế nên chẳng thể không thâm nhập kinh điển, tự 

mình thâm nhập rồi thì lòng tin của  mình mới vững chắc, nguyện của mình 

mới  khẩn  thiết,  công  phu  niệm  Phật  đương  nhiên  sẽ  đắc  lực,  sự  vãng  sanh 

mới nắm chắc trong tay. 

Nếu thói hư tật xấu, tập khí của mình vẫn hiện lên y như cũ, không thể 

khắc phục, vậy thì chúng ta phải hỏi tại sao thói hư tật xấu phát sanh?  Nói 

chung  là  vì  công  phu  của  bạn  chưa  đủ.   Tại  sao  công  phu  chưa  đủ?   Bạn 

hoàn toàn chưa hiểu rõ lý luận, phương pháp.  Nói một cách khác bạn chẳng 

có lòng tin.  Tuy bạn tin Tịnh Ðộ, lòng tin này vẫn còn nửa tin nửa ngờ, bạn 

chẳng  có  tâm  nguyện  khẩn  thiết.   Nếu  bạn  có  lòng  tin  thật  sự,  tâm  nguyện 

thiết  tha  thì  các  thói  hư  tật  xấu,  tập  khí  gì  cũng  chẳng  còn  nữa,  đều  xả  bỏ 

hết.  Nếu còn những thói hư tật xấu, tập khí thì tức là chẳng đủ tín, nguyện, 

chẳng thông hiểu kinh giáo! 

Từ  điểm  này  có  thể  biết  ngày  nay  hoằng  dương  Tịnh  Tông  trên  thế 

giới không thể làm giống như Ấn Quang đại sư.  Lúc Ấn Quang đại sư còn 

tại  thế  vào  những  năm  đầu  Dân  Quốc,  trong  Niệm  Phật  Ðường  chỉ  chuyên 

niệm  Phật  mà  chẳng  giảng  kinh,  tức  là  ‘một  câu  A  Di  Ðà  Phật  niệm  đến 

cùng’,  cũng  giống  như đả  Phật  thất  hằng  ngày,  một  năm  ba  trăm  sáu  mươi 

lăm  ngày chẳng sót  ngày  nào.  Bạn  hãy  xem  thời khóa tụng  niệm của chùa 

Linh  Nham  thì  sẽ  biết,  mỗi  ngày  [niệm  Phật] sáu  cây  hương   (lấy  thời  gian 

 đốt  một  cây  nhang  làm  đơn  vị)  ,  mỗi  năm  có  hai  lần  ‘Phật  thất  tinh  tấn’. 

Phật  thất  tinh  tấn  kéo  dài  bốn  mươi  chín  ngày,  mỗi  ngày  tăng  lên  tới  chín 

cây hương.  Vào thời của ngài có thể làm như vậy, ngày nay chúng ta không 

thể.  Nguyên nhân ở tại chỗ nào?  Hồi trước tâm người ta thật thà, đôn hậu, 

cho  dù  chẳng  hiểu  rõ,  chẳng  thông  suốt  kinh  giáo,  họ  chẳng  có  tí  gì  hoài 

nghi đối  với  những  lời  giảng dạy của  lão  sư phụ,  lão  hòa thượng  –  lão  hòa 

thượng dạy họ làm như thế nào thì họ làm như vậy – như thế mới được! 

Thời đại bây giờ không thể được.  Nếu tuổi tác của quý vị lớn như tôi, 

sáu bảy chục tuổi thì có thể nhớ vào những năm Dân Quốc bốn mươi (1951) 

người ở Ðài  Loan  hết sức dễ thương, trung  hậu, thật thà, chất phác;  xã  hội 

Ðài  Loan  an  định,  trị  an  tốt  nhất  Ðông  Nam  Á.   Người  thời  đó  tử  tế,  lúc 

chúng  tôi  mới  đến  Ðài  Loan,  khi  đi  tìm  nhà  bạn  nhưng  không  biết  đường, 

tùy  tiện  hỏi  người  nào  thì  họ  liền  ngưng  làm  việc  và  dẫn  mình  đi  kiếm  cả 

một  đoạn  đường,  đưa  đến  tận  nhà.   Xã  hội  hiện  nay  không  được  vậy  nữa! 

Nếu  bạn  hỏi  đường,  [họ  sẽ  trả  lời  cộc  lốc:] ‘Không  biết’,  chẳng  thèm  đếm 

xỉa  đến  bạn.   Ðây  là  chỉ  mới  bốn  mươi  năm  mà  thôi!   Càng  về  trước  lòng 

người càng đôn hậu, lúc mua đồ không có tiền sẵn trong túi thì có thể thiếu 

chịu,  chẳng  cần  ghi  sổ,  ghi  tên  gì  hết,  giữa  người  với  nhau  có  sự  thành  tín 

như vậy; bây giờ đâu còn nữa!  Hiện nay chuyện gì cũng phải ký hợp đồng, 

còn phải viết ra từng điều rõ ràng, sợ lọt vào những lỗ hổng luật pháp.  Bạn 

xem đời sống gian nan, khổ sở quá chừng phải không, đâu có thong dong tự 

tại  như  hồi  đó.   Cho  nên  thời  xưa  Niệm  Phật  Ðường  đơn  giản,  đơn  thuần, 

thiệt có thể thành tựu, có thể giúp người ta vãng sanh. 

Nhân tâm trong xã hội ngày nay rất sôi động, lo sợ chẳng yên, chẳng 

có  cảm  giác  an  toàn,  tâm  nhảy  loạn  xạ,  vậy  thì  làm  sao  tín,  nguyện  có  thể 

vững chắc được!  Thế nên phương pháp duy nhất là phải giảng rõ, giảng kỹ 

kinh  giáo,  điểm  này  rất  quan  trọng.   Ngày  nay  chúng  tôi  đề  xướng  ‘Giải 

Hành cùng coi trọng’, hy  vọng  mỗi Tịnh  Tông  Học  Hội đều  lấy cuốn khóa 

tụng  thường  ngày  mà  chúng  tôi  đã  soạn,  cuốn  khóa  tụng  ấy  là  do  tôi  soạn, 

nghi  thức  đã  được  giảm  bớt.   Lúc  trước  phần  đông  những  khóa  tụng  hằng 

ngày gồm có: buổi sáng tụng Chú Lăng Nghiêm, Thập Chú, buổi tối tụng bài 

văn  đại  sám  hối,  kinh  Di  Ðà.   Hiện  nay  chúng  tôi  sửa  đổi  phần  tụng  kinh, 

khóa buổi sáng chọn bốn mươi tám nguyện trong kinh Vô Lượng Thọ, khóa 

tối chọn phẩm ba mươi hai đến ba mươi bảy trong kinh Vô Lượng Thọ.  Tại 

sao  chúng  ta  phải  thay  đổi  kinh  tụng  niệm  hằng  ngày?   Vì  căn  tánh  của 

chúng  sanh  hiện  nay  khác  với  lúc  trước.   Lúc  trước  người  ta  y  theo  khóa 

tụng thời xưa có thể đạt được lợi ích.  Ngày nay chúng ta noi theo khóa tụng 

như vậy chẳng thể đạt được lợi ích.  Mục đích chúng ta tu Tịnh Ðộ là tương 

lai cầu sanh Tây phương Cực Lạc thế giới. 

---o0o--- 

Làm sao mới được vãng sanh?  

Nhất  định  phải  có  tâm  giống  với  tâm  của  đức  Phật  A  Di  Ðà,  có 

nguyện  giống  với  nguyện của đức Phật  A  Di Ðà, [kiến] giải  giống  với đức 

Phật A Di Ðà, hạnh giống với đức Phật A Di Ðà. Nếu chúng ta có thể làm 

được tâm, nguyện, giải, hạnh đều giống với đức Phật A Di Ðà thì chúng 

ta nhất quyết sẽ được vãng sanh -- tự tự nhiên nhiên cảm ứng đạo giao. 

Vì vậy nên giảng giải kinh điển rất quan trọng, nghiên cứu càng quan 

trọng hơn.  Những đồng tu di dân đến Úc Châu, quý vị ở trong thời đại này 

có phước báo to lớn.  Chúng ta thấy những người di dân ở khắp nơi trên thế 

giới đều rất  gian khổ,  làm  việc không bao giờ  ngừng  nghỉ, áp  lực đời sống 

nặng  nề,  đâu  được  như  những  người  di  dân  đến  Úc  Châu,  người  nào  cũng 

nhàn  hạ,  mỗi  ngày  đều  đi  đánh  banh.   Ðánh  banh  vẫn  tạo  nghiệp  luân  hồi, 

đánh banh  không thể đánh thoát ra  nổi sáu nẻo  luân  hồi, đánh chẳng  ra nổi 

tam giới.  [Thay vì đi đánh banh] quý vị có thể dùng thời gian này để nghiên 

cứu Tịnh Ðộ Ngũ kinh Nhất luận, thâm nhập nghiên cứu, được vậy thì có thể 

xây dựng được tín và nguyện của mình. 

Ngẫu Ích đại sư dạy rất hay:  ‘Thiệt có tín, có nguyện thì có thể vãng 

 sanh, phẩm vị vãng sanh cao hay thấp là do công phu niệm Phật sâu hay 

 cạn.’   

Tín  Nguyện  vô  cùng  quan  trọng!   Ðừng  tưởng  mình  đã  tin  tưởng, 

mình  đã  phát  nguyện  rồi,  mình  mỗi  ngày  đều  khuyên  người  niệm  Phật, 

không  hẳn  vậy  đâu!   Bạn  hãy  coi  thử  mình  còn  tham,  sân,  si,  mạn,  đố  kỵ, 

chướng  ngại  không,  nếu  vẫn  còn,  vả  lại  thường  thường  nổi  lên  tức  là  bạn 

chẳng có tín, chẳng có nguyện.  Người có tín, có nguyện nhất định chẳng có 

[phiền  não,  chướng  ngại];  tâm  của  người  có  tín,  có  nguyện  giống  hệt  tâm 

Phật, giống hệt tâm Bồ Tát thì làm sao có nhiều phiền não, có nhiều chướng 

ngại như vậy được! 

Nghiệp  chướng  là  gì?   Nghiệp  chướng  tức  là  ‘vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước’.  

Bất  luận đối  với  người,  với sự,  với  vật bạn còn  những tâm  niệm  này 

nổi lên tức là nghiệp chướng.  Không những nghiệp chướng này tạo chướng 

ngại  cho  việc  vãng  sanh  của  bạn,  khi  bạn  nghiên  [cứu  kinh]  giáo  thì  cũng 

gây  chướng  ngại  cho  việc  tăng  trưởng  trí  huệ.   Ðồng  tu  niệm  Phật  thường 

hay nói câu này: ‘Chúng ta phải tiêu nghiệp chướng’, nhưng làm thế nào để 

tiêu  trừ  nghiệp  chướng?   Có  phải  lạy  Lương  Hoàng  Sám  thì  sẽ  tiêu  nghiệp 

chướng hay chăng?  Bạn lạy luôn cả bảy ngày thử coi bạn còn tham, sân, si 

hay  không?   Nếu  gặp  việc  không  vừa  ý  liền  nổi  giận,  đó  là  nghiệp  chướng 

hiện  ra,  nghiệp  chướng  chưa  tiêu  gì  hết!   Giả  sử  lạy  xong  bảy  ngày  Lương 

Hoàng Sám mà khi gặp chuyện chẳng vừa ý bạn vĩnh viễn chẳng nổi giận thì 

bạn  đã  tiêu  hết  nghiệp  chướng.   Từ  điểm  này  có  thể  biết  trên  môi  nói  tiêu 

nghiệp chướng là một việc khác, thực sự thì nghiệp chướng chẳng có tiêu gì 

cả, không  những chẳng tiêu  mà  mỗi  ngày  còn tăng thêm.   Như  vậy thì  làm 

sao được!  Ðây là việc chúng ta phải đặc biệt cảnh giác, phải nghĩ đến sanh 

tử luân hồi rất đáng sợ! 

Trong  lục  đạo  luân  hồi  có  được  thân  người  thiệt  chẳng  phải  là  một 

chuyện dễ dàng.  Chúng ta hôm nay được thân người là do thiện căn tích lũy 

từ  nhiều  đời  nhiều  kiếp  trước!   Ngày  nay  mình  đã  gặp  nhân  duyên  này 

nhưng  được  thân  người  xong  lại  mất  thân  người,  mất  thân  người  rồi  mà 

muốn kiếm trở lại chẳng phải là dễ, hết sức khó khăn!  Trong kinh điển đức 

Phật  dùng  rất  nhiều  tỷ  dụ  2,  Phật  chẳng  nói  dối,  chẳng  nói  lời  không  thật, 

chẳng  gạt  người,  câu  nào  cũng  đều  chơn  thật,  vì  vậy  chúng  ta  phải  có  tâm 

cảnh  giác  cao  độ,  phải  hiểu  rõ  sự  thật  này,  hiểu  rõ  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sanh. 

---o0o--- 

a.     Nghiên [cứu kinh] giáo tức là nhớ Phật – Khoa phán, văn tự và 

nghĩa lý được thực hiện trong sinh hoạt. 

Tu  hành,  tu  là  gì?   Tu  tức  là  sửa  đổi  những  thói  hư tật  xấu  mà  thôi. 

Tiêu chuẩn của tu  hành  là  noi theo  lời  giáo  huấn của  Phật, trong kinh Phật 

dạy làm gì thì mình phải làm theo, dạy đừng làm gì thì mình nhất định chẳng 

làm.  Tu hành là bắt đầu tu tập từ chỗ này.  Vì vậy nghiên [cứu kinh] giáo rất 

quan  trọng,  hy  vọng  mỗi  ngày  chúng  ta  ít  nhất  phải  nghiên  giáo  bốn  giờ 

đồng  hồ,  niệm  Phật  bốn  giờ;  mỗi  ngày  tám  giờ  đồng  hồ,  không  thể  làm  ít 

hơn, nếu ít hơn thì đời này chúng ta cầu vãng sanh sẽ không chắc chắn.  Mỗi 

ngày công phu tám giờ đồng hồ nhất định không thể thiếu, đây là đạo phong 

và  học  phong   (phong  cách  tu  tập  và  phong  cách  học  tập)   của  đạo  tràng 

chúng  ta   --  giải  và  hành  cùng  coi  trọng.   Quý  vị  nên  biết  ‘nghiên  giáo’  và 

‘niệm  Phật’  là  cùng  một  việc,  chẳng  phải  là  hai  việc.   Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát 

dạy:  ‘Nhớ Phật niệm Phật, hiện giờ tương lai, nhất định thấy Phật’ (Ức Phật 

 niệm  Phật, hiện tiền đương lai tất định kiến  Phật).  Nghiên  giáo  tức  là  nhớ 

Phật;  năm  kinh  một  luận  của  Tịnh  Tông  toàn  là  nói  về  y  báo,  chánh  báo 

trang nghiêm của Tây phương Cực Lạc thế giới.  Phương pháp niệm Phật rất 

nhiều, cho nên nghiên giáo chẳng ở ngoài niệm Phật.  Hy vọng là các đồng 

tu có thời giờ đều đến tham gia nghiên giáo; do pháp sư hoặc cư sĩ đại đức 

phát tâm giảng kinh, giảng một đoạn xong mọi người nghiên cứu, thảo luận. 

Nghiên cứu  và thảo  luận cần có  một chương trình, thứ tự hẳn  hòi để 

tránh  rối  loạn,  mới  có  thể  gặt  hái  được  kết  quả.   Còn  về  phương  pháp,  lúc 

trước  tôi  đã  viết  một  bài  ‘Cương  lãnh  trọng  yếu  của  việc  nghiên  cứu  nội 

điển’, trong đó đề ra vài nguyên tắc, quý vị làm theo những nguyên tắc này 

thì rất tốt.  Trong đó có những điểm chánh: thứ nhất văn tự phải trong sáng, 

gãy gọn, rõ ràng.  Phân đoạn của kinh văn phải theo thứ lớp rõ rệt, việc này 

trong  Phật  pháp  gọi  là  ‘khoa  phán’.   Phương  pháp  phân  chia  thành  từng 

đoạn, thứ lớp thì  ‘người nhân thấy điều nhân, người trí thấy điều trí’  [Từ nội 

 tâm ảnh hưởng  đến kiến  giải, quan điểm,  cách xử sự],  chẳng có  nhất định, 

đều không  giống  nhau, chẳng có tiêu chuẩn.  Cho  nên  mỗi  vị đồng tu tham 

gia đều có thể trình bày cách nhìn của mình.  Người này cảm thấy nên từ chỗ 

này  phân  đoạn,  người  kia  cảm  thấy  nên  từ  chỗ  nọ  phân  đoạn,  sau  đó  mọi 

người  xúm  lại  nghiên  cứu  cách  nào  hay  nhất  thì  chúng  ta  dùng  cách  đó. 

Phương  pháp  nghiên  cứu  chương  pháp  và  kết  cấu  của  kinh  văn  đối  với  sự 

học Quốc văn cũng có thể giúp cho mình tiến bộ thêm, đây là một môn học 

rất lý thú. 

Sau đó đi sâu vào văn tự, nhất định phải tìm ra những chữ đọc trại ra 

âm  chữ khác,  chữ  lạ  chẳng  hiểu  thì  nhất  định  phải  tra  tự điển.   Chữ  Trung 

Quốc có nhiều chữ ‘phá âm’, một chữ có rất nhiều cách đọc, cách đọc khác 

nhau  thì  ý  nghĩa  cũng  khác  nhau;  có  khi  cách  đọc  giống  nhau  nhưng  cùng 

một chữ có nhiều cách giải thích, cách nào phù hợp đoạn kinh văn này đều 

phải nghiên cứu.  Ðây là sự nghiên cứu sâu vào văn tự, khi bạn nghiên cứu 

những  thứ  này  thì  bạn  sẽ  chẳng  khởi  vọng  tưởng,  sẽ  không  nghĩ  ngợi  lung 

tung; vậy thì Giới, Ðịnh, Huệ đều nằm trọn trong đó. 

Vấn  đề  văn  tự  chữ  nghĩa  đã  giải  quyết  xong,  chúng  ta  mới  bàn  thảo 

nghĩa lý trong đó;   Phật nói câu này dụng ý ở đâu?  Hiểu ý tứ xong đi thêm 

một  tầng  nữa:  trong  đời  sống  nên  làm  như  thế  nào?   Làm  thế  nào  để  ứng 

dụng  vào  công  việc  hằng  ngày,  xử sự,  đãi  người,  tiếp  vật,  đây  mới  thiệt  là 

làm theo lời giáo huấn của Phật, mới đạt được lợi ích chân thật của lời dạy. 

Vì  vậy  mọi  người đều có thể tham dự những công  tác này, không chỉ dành 

riêng cho một cá nhân nào và chẳng phải nghe theo một người mà thôi, như 

vậy đạt được hiệu quả rất ít, mọi người nhất định phải tham dự. 

Ở  đây  tuy  sách  vở  không  đầy  đủ,  nhưng  đối  với  người  sơ  học  như 

chúng ta thì cũng khá đủ rồi, nếu cần chúng ta sẽ mua thêm sách ở Ðài Loan, 

có  một  thư  viện  nho  nhỏ,  cung  cấp  cho  mọi  người  nghiên  cứu  tham  khảo. 

Quý vị có thể tra cứu tài liệu, ghi chép, mỗi ngày đến giờ nghiên giáo bạn có 

thể phát biểu ý kiến, tâm đắc, cảm ứng của bạn.  Nếu bạn nghĩ sai, đồng tu 

sẽ  giúp  bạn  sửa  lại,  nếu  bạn  có  ý  kiến  hay  thì  cũng  có  thể  chia  xẻ  với  mọi 

người, đây là tự lợi, lợi tha, như vậy gọi là ‘thảo luận nghiên cứu giáo học’. 

Ở  Tân  Gia  Ba  tôi  dùng  phương  pháp  này  để  dạy  học,  tôi  dạy  học 

chẳng giảng bài cho học sinh, lúc lên lớp là học sinh lên giảng đài giảng cho 

tôi  nghe,  nếu  người  này  giảng  chưa  đúng  thì  đổi  một  học  sinh  khác  lên 

giảng, mỗi học sinh phải luôn luôn chuẩn bị đầy đủ.  Kêu ai lên giảng?  Phải 

rút thăm, vì vậy người nào cũng phải chuẩn bị.  Họ học với tôi, học rất căng 

thẳng.  Cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với tôi: ‘Họ thức đến hai ba giờ khuya còn 

chưa ngủ’.  Tôi biết chuyện này, ngày xưa chúng tôi đi học cũng vậy; có ai 

chẳng  trải  qua  những  khổ  nhọc  này?   Nếu  chẳng  chịu  đựng  được  chút  khổ 

nhọc  thì  bạn  làm  sao  học  cho  được?   Thông  thường  tôi  sẽ  chọn  từ  ba  đến 

bốn  người,  nếu  đều  giảng  không  được  hoàn  hảo  thì  chẳng  còn  cách  nào 

khác,  tôi  phải  đứng  lên  giảng.   Nếu  họ  giảng  cũng  khá  thì  tôi  chẳng  cần 

giảng,  chỉ  sửa  sai  chút  đỉnh  là  được.   Dùng  cách  này  học  sinh  thiệt  là  rất 

nhọc nhằn, nhưng họ thâu thập được lợi ích thực sự.  Nếu trong ba tháng chỉ 

nghe tôi giảng thì sau khi bước ra khỏi giảng đường liền quên hết -- lời nói 

thoảng qua tai thì chẳng dùng được.  Cho nên họ nói với tôi những gì họ học 

được trong ba tháng còn phong phú  hơn  những  gì  họ  học trong bốn  năm ở 

Phật  Học  Viện  trước  đây,  thiệt  là  đạt  được  lợi  ích  to  lớn,  tuy  nhọc  nhằn 

nhưng  chẳng  uổng  công.   Trong  bốn  năm  trước  có  ngày  nào  phải  thức  đến 

hai  ba  giờ  khuya  đâu?   Chẳng  có.   Mỗi  đêm  ngủ  say  mê,  mơ  mộng  lung 

tung, trong ba tháng này khẩn trương, chịu khó, bởi vậy mới có thâu hoạch. 

Lúc  trước  ở  Ðài  Trung  thầy  Lý  cũng  dùng  phương  pháp  này  dạy 

chúng tôi.  Thầy ngồi ở hàng ghế cuối cùng, vì lúc đó chưa có máy khuyếch 

âm  (amplifier),  khi   bạn  lên  giảng  đài  nói  chuyện  phải  nói  đến  mức  thầy 

nghe  rõ  thì  mới  được,  vì  vậy  nên  thầy  ngồi  ở  chỗ  xa  nhất.   Nếu  thầy  nghe 

chẳng rõ thì không được – âm thanh của bạn nhỏ quá, chẳng đủ tiêu chuẩn. 

Âm thanh, thái độ, cử chỉ của bạn đều phải đủ tiêu chuẩn, đều phải tiếp nhận 

phê bình, thế nên tu học phải hết lòng.  Có gắng sức, hết lòng thì bạn mới có 

ích  lợi,  ích  lợi  ở  chỗ  nào?   Bạn  đạt  được  ích  lợi  thì  bạn  hiểu  được.   Ngày 

hôm sau, lập lại!  Lập lại thêm lần nữa!  Ngày nào cũng vậy, mỗi ngày đều 

phải trao giồi, luyện tập, bạn sẽ có hứng thú sâu đậm đối với sự tu học Phật 

pháp,  thời  gian  của  bạn  sẽ  không  lãng  phí,  đời  sống  của  bạn  rất  dồi  dào 

phong phú, bạn sẽ rất vui vẻ, đây đúng là niềm vui pháp hỷ sung mãn!  Trải 

qua sự học tập như vậy bạn mới có thể luyện tập giảng kinh – lên giảng đài 

tập dợt lại, tiếp nhận lời phê bình của người nghe, người nghe giúp bạn sửa 

đổi, cải tiến.  Sau đó bạn phải hết lòng sửa đổi bài giảng nháp của bạn, sửa 

đổi âm thanh của bạn, thái độ biểu diễn, sau cùng  lên giảng đài chánh thức 

biểu diễn. 

Mỗi buổi sáng nghiên giáo, phải cần hai đến ba tiếng đồng hồ, không 

thể  gián  đoạn.   Buổi  tối  giảng  kinh,  những  người  phát  tâm  giảng  kinh  thay 

phiên nhau giảng.  Tại sao chúng ta phải giảng kinh vào buổi tối?  Trong xã 

hội hiện nay các đồng tu tại gia rất bận rộn trong công việc làm ăn, ban ngày 

chẳng có thời  giờ đến nghe kinh, chỉ có buổi tối.  Vì  vậy chúng  ta thay đổi 

niệm  Phật  vào  buổi  chiều,  giảng  kinh  buổi  tối.   Buổi  tối  giảng  kinh  là  mở 

rộng  cho  mọi  người,  hoan  nghinh  những  người  ở  ngoài  đến  nghe  giảng. 

Giảng kinh cũng không được gián đoạn, tứ chúng đệ tử đều phải phát tâm. 

Buổi sáng công phu niệm Phật, niệm một giờ rưỡi, cũng bằng thời gian một 

cây  hương  trong  Phật  thất.   ‘Buổi  sáng  nghiên  giáo,  buổi  chiều  niệm  Phật, 

buổi  tối  giảng  kinh’.   Một  năm  ba  trăm  sáu  mươi  lăm  ngày,  mỗi  ngày  đều 

như vậy, đây là học phong, đạo phong của Tịnh Tông chúng ta. 

Mỗi tháng chúng ta đề xướng đả Phật thất  một  lần.  Lúc đả Phật thất 

thì có ngưng việc nghiên giáo không?  Không ngưng.  Người đả Phật thất ở 

Niệm  Phật  Ðường  niệm  Phật,  chúng  ta  có  phòng  học  dành  riêng  cho  việc 

nghiên  giáo,  chỉ  có  những  đồng  tu  chủ  trì  và  hộ  thất  trong  bảy  ngày  này 

không  tham  gia  nghiên  giáo,  phải  hộ  trì  đạo  tràng  Phật  thất.   Trong  khóa 

Phật thất thì buổi tối  vẫn  giảng  kinh  như thường.  Như vậy có  lợi  vì  những 

người đến tham dự Phật thất có rất nhiều người chẳng ở tại địa phương này, 

là những người từ chỗ khác đến, lúc bình thường cơ hội nghe pháp rất ít, đến 

đây vừa đúng lúc được dịp học hỏi, chúng ta giảng một ít Phật pháp cho họ 

nghe.   Cho  nên  từ  ngày  đầu  đến  ngày  thứ  năm  trong  Phật  thất  đều  giảng 

kinh, đêm thứ sáu làm lễ hồi hướng, đêm thứ bảy làm lễ Tam Thời Hệ Niệm, 

hai đêm này không giảng kinh, ngoài ra ngày nào cũng giảng kinh.  Hy vọng 

Tịnh  Tông  Học  Hội  ở  khắp  nơi  đều  có  thể  hết  lòng  làm  theo  phương  pháp 

này. 

---o0o--- 

 b. Tu hành – Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác 

Tu hành cần phải chân thành, thật thà, quan trọng nhất là ba điều trong 

đề kinh của kinh Vô Lượng Thọ: ‘Thanh tịnh - Bình đẳng - Giác’.  Năm chữ 

này là Tam Bảo! 

Khi bắt đầu học Phật quý vị phải quy y Tam Bảo. 

Tam Bảo là ‘Giác, Chánh, Tịnh’. 

Thanh tịnh là Tăng Bảo, Bình đẳng là Pháp bảo, Giác là Phật bảo. 

Trong  đề  kinh  có  đầy  đủ  Tam  Bảo.   Không  những  đầy  đủ  Tam  Bảo 

mà  Tam  Học  cũng  đầy  đủ.   Tam  học  là  ‘Giới,  Ðịnh,  Huệ’,  Thanh  tịnh  là 

Giới, Bình đẳng là Ðịnh, Giác là Huệ. 

Ðồng tu Tịnh Tông chúng ta tu những gì?  Tu Giác, Chánh, Tịnh. 

A Di Ðà Phật tức là Giác - Chánh - Tịnh. 

Quý  vị  đã  đọc  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  thấy  Thế  Tôn  nói  với  A  Nan: 

 ‘Quý  vị  có  muốn  nhìn  thấy  Thanh  tịnh  - Bình  đẳng  - Giác  không?’,  Thanh 

tịnh - Bình đẳng - Giác tức là A Di Ðà Phật.  Nếu chúng ta tu Thanh tịnh - 

Bình đẳng - Giác thành công, chúng ta cũng sẽ là A Di Ðà Phật, tự tự nhiên 

nhiên sẽ là trăm ngàn ức hóa thân của A Di Ðà Phật; bạn sẽ là hóa thân của 

A  Di  Ðà  Phật  thì  bạn  làm  sao  chẳng  đến  Cực  Lạc  thế  giới  được?   Ðương 

nhiên sẽ đến mà! 

Thế nên phải hiểu kinh Vô Lượng Thọ của Tịnh Tông, năm kinh một 

luận  dạy  chúng  ta  tu  những  gì?   Tức  là  dạy  chúng  ta  tu  Thanh  tịnh  -  Bình 

đẳng  - Giác.   Mỗi  năm  tâm  chúng  ta  có  thanh  tịnh  hơn  năm  trước  không? 

‘Thanh  tịnh’  nghĩa  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  phiền  não 

giảm bớt,  thói  hư  tật  xấu  ít  hơn  rồi.  Như  vậy  là  có  tiến  bộ,  là  công  phu 

đắc lực rồi đó. 

Nếu  mỗi  ngày  tụng  kinh,  niệm  Phật  nhưng  thói  hư  tật  xấu  cũng 

còn  nhiều  như cũ,  tâm lượng vẫn còn  hẹp  hòi, vậy thì chẳng có  ích chi 

cả!    Chúng  ta  nghĩ  coi  Phật,  Bồ  Tát  có  tâm  như  thế  nào?   Phật,  Bồ  Tát  có 

tâm chân thành, thanh tịnh, từ bi, khi khởi tâm động niệm đều nghĩ đến hết 

thảy chúng sanh, chẳng nghĩ đến mình; chúng ta phải học cái tâm của Phật, 

tức là niệm niệm vì chúng sanh, tận tâm tận lực giúp Phật pháp, giúp chúng 

sanh,  đừng  nghĩ  về  mình; ‘mình  chẳng còn  nữa  thì bạn  sẽ  thực  sự  được 

đại tự tại’. Tại sao chúng ta học Phật chẳng được thành tựu?  Tuy nghĩ đến 

chúng  sanh,  tự  mình  còn  chiếm  hơn  phân  nửa  vì  vậy  nên  bạn  chẳng  thể 

thành tựu, bạn chẳng được cảm ứng.  Ðến lúc nào mới quên mình, dốc toàn 

tâm toàn lực vì chúng sanh?  Trong kinh quý vị thường thường niệm đến câu 

 ‘tâm bao trùm hư không, lượng trọn khắp các cõi  nhiều  như cát’   (tâm bao 

 thái hư, lượng châu sa giới); đó là tâm lượng của chư Phật, Bồ Tát, chúng ta 

phải học theo.  Tâm bao trùm hư không, lượng trọn khắp các cõi nhiều như 

cát  là  tâm  lượng  vốn  sẵn  có  của  mỗi  người  chúng  ta;  tại  sao  bây  giờ  tâm 

lượng chúng ta nhỏ nhoi như vậy?  Hai người ở chung với nhau bất đồng ý 

kiến,  không  thể  bao  dung  lẫn  nhau,  vậy  thì  bạn  còn  có  thành  tựu  gì  nữa? 

Thế nên học Phật việc đầu tiên là phải mở rộng tâm lượng, phải có thể bao 

dung  nhẫn  nhịn,  khi  gặp  những  việc  không  như  ý  thì  cũng  đừng  nên  trách 

móc  người  khác,  chỉ  nghĩ  tưởng  việc  của  mình,  như  vậy  mới  có  thể  giải 

quyết vấn đề, mới có thể thành tựu đức hạnh, trí huệ của mình. 

---o0o--- 

 c.  Phản tỉnh, sửa lỗi lầm, tiêu nghiệp chướng 

Trong lịch sử Trung Quốc mọi người đều biết vua Thuấn.  Vua Thuấn 

là  vị  đầu  tiên  trong  ‘Nhị  Thập  Tứ  Hiếu’,  ngài  là  vị  dẫn  đầu  của  đạo  hiếu. 

Ngài  làm  như  thế  nào?   Mẹ  của  ngài  mất  sớm,  cha  cưới  kế  mẫu.   Kế  mẫu 

sanh một đứa con, đương nhiên thương con mình và đối xử với ngài rất bạc 

bẽo, người cha lại nghe lời của kế mẫu.  Trong đời sống hằng ngày hầu như 

việc  gì  cũng  làm  cho  cha  phiền  lòng,  ngài  chẳng  nghĩ  rằng  cha  mẹ  không 

đúng,  hoàn  toàn  quay  ngược  lại,  nghĩ  về  mình,  tự  hỏi  mình  đã  làm  gì  sai 

chăng?  Hoàn toàn phản tỉnh nội tâm.  Cứ như vậy trải qua mấy năm, cha mẹ 

rốt cuộc cũng bị  ngài cảm  hóa.  Ðây  là đại hiếu!  Chân chánh  làm  được  lời 

dạy của Lục Tổ Huệ Năng:  ‘Nếu là người tu đạo chân chánh, chẳng nhìn lỗi 

 người khác’.  

Dưới  cái  nhìn  của  vua  Thuấn,  người  khác  chẳng  có  lỗi  lầm  gì  hết,  lỗi 

lầm  đều  là của cá  nhân  mình.  Tại sao  mọi  người đều  đối  xử không tốt với 

mình?  Chẳng trách  người khác, chỉ trách  mình; tự  mình phản tỉnh, thực sự 

sám  hối,  sửa  lỗi  lầm,  như thế  mới  cảm  động  cha  mẹ.   Sau  này  vua  Nghiêu 

biết được, vua Nghiêu biết được người này rất phi thường, trong nhà có thể 

làm  cho cả  nhà  hòa  hợp, sau  này có  thể ảnh  hưởng đến  làng  xóm,  làm cho 

người  trong  cả  xóm,  cả  địa  phương  hòa  hợp.   Nếu  người  này  làm  quốc 

vương  thì  nhất  định  có  thể  cai  trị  dân  chúng  cả  nước,  thế  nên  vua  Nghiêu 

nhường ngôi cho ngài, còn gả hai người con gái của mình cho ngài.  Ðây là 

thánh nhân thế gian, là tấm gương tốt cho chúng ta. 

Thế  nên  người  tu  đạo  chân  chánh  thì  đừng  nhìn  lỗi  lầm  của  người 

khác,  hết thảy  lỗi  lầm đều  là của  mình. Tại sao  người ta  lại trừng  mắt  nhìn 

chúng  ta?   Tại  sao  họ  mắng  chửi  mình  mà  không  chửi  người  khác?   Tự 

chúng ta suy nghĩ xem  mình đã có lỗi với họ ở chỗ nào?  Chúng ta làm sai 

chỗ nào?  Việc gì làm cho người ta sanh phiền não?  Thế nên tu hành chẳng 

có gì khác ngoài việc có thể quay đầu, phản tỉnh, sửa lỗi lầm, đây gọi là sám 

hối thực sự, được vậy mới có thể tiêu nghiệp chướng.  Nếu nói chỗ nào cũng 


nhìn thấy lỗi lầm của người khác, mình chẳng có lỗi, người này chắc chắn là 

chúng sanh trong ba đường ác.  Phu Tử nói:  ‘Người ngu như vậy, chẳng cần 

 trách họ!’ chẳng cần nói nữa, người này sẽ đi vào tam đồ lục đạo mà. 

Chúng ta nhất định phải thâm nhập kinh giáo, vĩnh viễn chẳng bao giờ 

tạm dừng, được  vậy  mới có thể  nâng cao  cảnh  giới của  mình.  Các  ngôi  vị 

Bồ  Tát  mới  có  thể  nâng  cao,  Thập  Trụ  thăng  lên  Thập  Hạnh,  rồi  thăng  lên 

Thập  Hồi  Hướng,  lên  Thập  Ðịa.   Chúng  ta  niệm  Phật  cũng  chẳng  ngoại  lệ, 

chúng ta có thể từ Phàm Thánh Ðồng Cư độ thăng lên Phương Tiện Hữu Dư 

độ, lại thăng lên Thật Báo Trang Nghiêm  độ, đây mới là người thông  minh 

chân  chánh.   Không  ngừng  nâng  cao  cảnh  giới  của  mình,  đời  này  chúng  ta 

chẳng luống uổng. 

Tuy  mọi  người  chưa  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm  nhưng  đã  nghe  đến  năm 

mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử, đó là dạy chúng ta làm thế nào 

để tu Ðại thừa Bồ  Tát đạo.  Trong pháp  Bồ Tát chỉ có  một  mình – tự mình 

tôi là phàm phu, là học sinh, trừ tôi ra hết thảy đều là chư Phật, chư Bồ Tát; 

thế  nên  Thiện  Tài  thành  Phật  ngay  trong  một  đời.   Ngày  nay  chúng  ta  học 

Phật -- chỉ có  mình đúng,  mọi người đều sai hết.  Có tâm niệm này, thái độ 

này  thì bạn  làm sao thành  tựu?  Mỗi  ngày tăng trưởng  ngã chấp, ngã  mạn. 

Chuyện  này  không  thể  được,  là  tạo  ra  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp,  chẳng 

phải tiêu nghiệp chướng mà mỗi ngày càng tăng thêm nghiệp chướng. 

---o0o--- 

 d. Học Phật phải bắt đầu từ khởi tâm động niệm 

Phật, Bồ Tát là gương mẫu, mô phạm cho chúng ta, chúng ta phải học 

theo các Ngài.  Khi chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, khi tâm 

niệm vừa khởi trong tâm liền nghĩ: ‘Tôi làm như vậy có thể làm gương mẫu 

cho mọi người chăng?’  Nếu bạn có thể hạ thủ từ chỗ này thì sự tu hành của 

bạn sẽ có tiến bộ.  [Lấy thí dụ] Chúng ta  đi trên đường  muốn  khạc  nhổ  lập 

tức  liền  nghĩ  nếu  tôi  nhổ  bừa  bãi  thì  có  thể  làm  gương  mẫu  cho  xã  hội  đại 

chúng  hay  không?   Tâm  niệm  này  vừa  khởi  lên  thì  bạn  tự  nhiên  sẽ  chẳng 

dám  khạc  nữa.   Hiện  nay  những  thứ  giấy  bao  bọc  bánh  kẹo  rất  đẹp,  ăn  rồi 

chúng  ta  có  thể  tùy  tiện  liệng  những  miếng  giấy  này  không?   Bạn  có  nghĩ 

đến lời đức Phật dạy chúng ta không?  ‘Diễn thuyết cho người khác’, diễn là 

biểu diễn, làm gương cho người ta xem, tôi làm như vậy có giống Phật, Bồ 

Tát không?  Giống đệ tử của Phật, Bồ Tát chăng?  Tùy tiện liệng bậy những 

thứ này thì tôi đã có lỗi đối với Phật, Bồ Tát.  Hôm nay các bạn mặc áo thun, 

trên  đó  có  ghi  dòng  chữ:  ‘Ðệ  tử  Di  Ðà’,  những  hành  vi  của  bạn  có  xứng 

đáng  với  Phật  A  Di  Ðà  chăng?   A  Di  Ðà  Phật  dạy  bạn  làm  như  vậy  sao? 

Nghĩ vậy nên chúng ta tự nhiên sẽ thâu liễm, sẽ không dám phạm lỗi lầm. 

Nền  trị  an  ở  Tân  Gia  Ba  rất  tốt  là  [nhờ] pháp  trị  đấy!   Hình  phạt  rất 

nặng.  Chúng ta không  muốn bị người phạt, chúng ta có lương tâm, thường 

thường  nghĩ  đến  A  Di  Ðà  Phật,  mỗi  khi  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  hết 

thảy hành động đều phải xứng đáng với Phật A Di Ðà, đáng là học trò giỏi 

của  Phật  A  Di  Ðà,  là  gương  mẫu  cho  xã  hội  đại  chúng,  đó  gọi  là  tu  hành. 

Bắt đầu từ đâu?  Bắt đầu từ đây – y giáo phụng hành.  Trong kinh dạy chúng 

ta làm  như thế  nào?  Chúng ta có thể  nghĩ đến  những thứ này, có thể trong 

đời sống hằng ngày, từng ly từng tí đều không vi phạm lời dạy của Phật, đây 

tức  là  tự  hành  hóa tha, thiệt  là  làm được  ‘thọ trì, đọc  tụng, diễn thuyết cho 

 người  khác  biết’;  ‘Thuyết’  là  khi  người  ta  hỏi  mình,  mình  nhiệt  tâm  giải 

thích cho người ta biết.  Chỉ cần bạn làm được tốt, tự tự nhiên nhiên sẽ cảm 

động những người xung quanh, cảm động hàng xóm láng giềng của bạn. 

Nếu  bạn  làm  được  lâu  dài,  công  phu  sâu  dày  rồi,  bạn  sẽ  có  thể  cảm 

hóa  xã  hội;  những  người  được  bạn  cảm  động  nhất  định  sẽ  thỉnh  giáo  bạn, 

đây  là  cơ  duyên  chín  muồi.   Bạn  phải  giải  thích  tường  tận  cho  họ,  khuyến 

khích  họ  học  Phật,  nói  với  họ  sự  lợi  ích  của  việc  học  Phật:  tâm  người  học 

Phật thanh  tịnh, thanh  tịnh tức  là tâm chẳng  bị ô  nhiễm; tâm địa bình đẳng 

chẳng  có  cao  thấp,  có  cao  thấp  thì  chẳng  bình  đẳng,  không  bình  đẳng  thì 

đương  nhiên  chẳng  thanh  tịnh.   Ðại  trí  đại  giác  là  từ  thanh  tịnh,  bình  đẳng 

sanh  ra.  Nếu tâm  bạn chẳng thanh tịnh, chẳng bình đẳng thì sẽ sanh phiền 

não, chẳng sanh trí huệ, thì sẽ mê hoặc điên đảo, vậy thì làm sao được! 

Thời gian người ta sống trên đời này hết sức ngắn ngủi, làm đệ tử Như 

Lai  đặc  biệt  là  làm  đệ  tử  Di  Ðà  là  hết  sức  hy  hữu,  đây  là  cơ  hội  hiếm  hoi, 

khó  gặp  nhất!   Ðệ  tử  Di  Ðà  được  hết  thảy  mười  phương  thế  giới  chư  Phật 

Như Lai đều tán thán  và tôn  trọng.   Lúc chúng  ta  muốn đi tham phỏng đạo 

tràng của chư Phật ở mười phương  thế giới, chư Phật thấy chúng ta là đệ tử 

Di Ðà đều sẽ đặc biệt tiếp đón.  Nhưng nếu hành động, khởi tâm động niệm 

của chúng ta chẳng  làm  rạng danh  đức  Phật A Di Ðà, ngược  lại  ngày  ngày 

đều bôi nhọ Ngài, như vậy thì không được đâu!  Làm những việc trái ngược 

lương tâm, luôn làm việc tham, sân, si, mạn mà còn treo chiêu bài ‘Ðệ tử Di 

Ðà’, chẳng phải chúng ta đã  làm  mất  mặt  A Di Ðà Phật rồi  hay sao?  Việc 

này làm sao được?  Hy vọng chư vị đồng tu thường phản tỉnh. 

Trong  hai  khóa  lễ  sáng  tối,  khóa  sáng  là  để  chúng  ta  phát  nguyện 

giống như  ‘đại nguyện của đức Phật A Di Ðà’, Ngài phát bốn mươi tám đại 

nguyện  độ  chúng  sanh  thì  chúng  ta  cũng  phát  bốn  mươi  tám  nguyện  độ 

chúng sanh.  Khóa tối niệm phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy, đây là 

‘giữ  giới  niệm  Phật’.   Ðoạn  kinh  này  đặc  biệt  dùng  để  răn  dạy  chúng  sanh 

đời  mạt  pháp,  nghiệp  chướng  tập  khí  của  chúng  ta  quá  nặng,  khi  khởi  tâm 

động niệm phạm lỗi quá nhiều, đức Phật đã kể ra tất cả [lỗi lầm] trong đoạn 

kinh  này.   Sau  khi  niệm  xong  chúng  ta  phải  phản  tỉnh  coi  mình  có  phạm 

những lỗi này không, nếu có thì phải mau sửa đổi!  Nếu không có thì phải tự 

nhắc  nhở  đừng  bao  giờ  phạm.   Cho  nên  phẩm  ba  mươi  hai  đến  phẩm  ba 

mươi bảy  là  giới phẩm,  nội dung  là  giải  thích  rõ về  ngũ  giới  và  thập thiện, 

vô cùng trân quý ! 

---o0o--- 

 e. Kinh cứu mạng trong thời Mạt pháp – Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng 

 Chí Nhạo Kinh. 

Nhưng  thói  hư  tật  xấu  của  chúng  ta  thực  sự  rất  nhiều.   Ðây  là  lý  do 

người niệm Phật thì nhiều nhưng người vãng sanh được rất ít, chúng ta phải 

tìm ra nguyên nhân của vấn đề này.  Tại sao người niệm Phật chẳng thể vãng 

sanh, vẫn còn phải đọa ba đường ác, nguyên nhân rốt cuộc là ở chỗ nào?  Tại 

sao  công  phu  niệm  Phật  của  chúng  ta  chẳng  đắc  lực?   Tại  sao  hàng  phục 

phiền não tập khí của mình chẳng được? 

Vì những vấn đề này nên chúng tôi mới giảng ‘kinh Phát Khởi Bồ Tát 

Thù Thắng Chí Nhạo’.  Tôi đã giảng bộ kinh này ba lần, tại Mỹ, Ðài Loan, 

và Tân Gia Ba, giảng tại Tân Gia Ba tường tận nhất vì có đủ thời gian.  Bộ 

băng  thâu  âm  này  đã  được  đồng  tu  chép  ra  giấy  đợi  tôi  coi  xong,  sửa  đổi 

chút đỉnh rồi sẽ in thành sách.  Bộ kinh này là đức Thế Tôn đặc biệt dạy cho 

người hiện nay, giảng cho chúng ta biết những lỗi lầm gì mà mình dễ phạm, 

chỉ  cần  chúng  ta  phạm  một  lỗi  trong  đó  thì  niệm  Phật  chẳng  được  vãng 

sanh.   Nếu  lỗi  nào  cũng  phạm  thì  quá  nghiêm  trọng  rồi.   Thế  nên  lúc  tôi 

giảng  kinh  đặc  biệt  đã  nói  rõ  kinh  này  là  ‘kinh  cứu  mạng’  trong  thời  mạt 

pháp, chúng ta nhất định phải hết lòng học hỏi. 

Thường thường chúng ta phạm lỗi nhưng chẳng biết, sau khi Phật nói 

ra, phân tích rõ thì chúng ta mới biết.  Tuy là giảng kinh nhưng trong đó có 

rất nhiều ý nghĩa mà trên giảng đài tôi chẳng tiện nói ra, nên tôi chỉ nói sơ sơ 

những gì phải nói mà thôi, chẳng thể nói rõ, nói rõ thì sẽ đụng chạm người 

khác,  hy  vọng  mọi  người  lắng  lòng  thể  hội,  tự  cứu  mình  rất  quan  trọng. 

Nếu  chúng  ta  có  thể  cứu  mình thì  mới  có  thể  giúp  người  khác,  mới  có  thể 

hoằng dương Phật pháp, gánh vác sự nghiệp kế thừa Như Lai, phát triển sự 

nghiệp đại pháp.  Ðệ tử xuất gia phải như vậy, đệ tử tại gia cũng chẳng ngoại 

lệ. 

Phật pháp  là sự  nghiệp to  lớn của tứ chúng đồng tu, tôi đã  nói  nhiều 

lần rồi.  Chúng ta hy vọng đạo tràng hưng vượng, trong đạo tràng có ba loại 

người, thứ nhất là những người có năng lực, có năng khiếu, có hứng thú học 

giảng kinh; thứ nhì là người có hứng thú học dùng pháp khí, học nghi thức, 

chủ trì Niệm Phật Ðường lãnh chúng tu hành; thứ ba là số còn lại, hai công 

việc kể trên đều chẳng  làm được thì  làm công  việc  nội  hộ, tức  là  làm công 

việc hành chánh, làm công việc hộ trì đạo tràng.  Ba loại người này hợp tác 

với  nhau  thì  đạo  tràng  này  sẽ  hưng  vượng.   Phật  pháp  mới  có  thể  hoằng 

dương  khắp  thế  giới,  làm  lợi  ích  cho  xã  hội  đại  chúng,  vô  lượng  công  đức 

phải nhờ có ba nhóm người này hợp tác với nhau. 

---o0o--- 

 f.  Khuyến tín, Khuyến nguyện.  Tán thán lẫn nhau. 

Ðến lúc giảng kinh buổi tối, pháp sư ở Niệm Phật Ðường phải khuyên 

mọi người nghe giảng kinh, không thể nói: ‘Niệm Phật là đủ rồi, nghe giảng 

có ích  gì?’  Câu  này tuy chẳng sai  nhưng  là dùng để  nói  với  người  như thế 

nào?   Là  để  nói  với  những  người  thượng  căn,  trí  óc  lanh  lợi,  vì  họ  đều  đã 

thông đạt  hết rồi.  Ngoài ra còn  dùng  để  nói  với  những  người đầy đủ thiện 

căn, phước đức, nhân duyên, vì họ chẳng có hoài nghi, công phu chẳng xen 

tạp,  như  vậy  thì  được!   Chỉ  có  hai  loại  người  này  được,  nhưng  hai  hạng 

người này rất hiếm có, nhiều lắm là chỉ có một, hai người trong số một vạn 

người.   Người  thường  đều  có  căn  tánh  bậc  trung,  người  căn  tánh  bậc  trung 

chẳng  đủ  tín  tâm,  nguyện  tâm.   Làm  thế  nào  tăng  thêm  tín  tâm  và  nguyện 

tâm  của  họ?   Bằng  cách  nghe  pháp.   Thế  nên  nghe  giảng  kinh  rất  quan 

trọng.  Bạn  hãy coi  lúc đức Phật  Thích Ca còn tại thế,  mỗi  ngày trong suốt 

bốn  mươi chín  năm  đều  giảng kinh, thuyết pháp, đức Phật Thích Ca chẳng 

hề đả Phật thất, Thiền thất.  Quý vị tra hết Ðại tạng kinh cũng chẳng tìm ra! 

Tại  sao  đức  Phật  Thích  Ca  chẳng  đề  cập  đến  sự  việc  trong  ‘Hành 

Môn’?   Vì  chỉ  cần  bạn  có  đầy  đủ  tín,  đầy  đủ  nguyện,  thì  tự  mình sẽ  hành, 

đâu cần người ta dạy?  Thế nên sự cống hiến của cả đời đức Phật là ‘Khuyến 

tín,  khuyến  nguyện’,  nếu  bạn  có  tín,  có  nguyện  thì  tự  nhiên  sẽ  làm  theo. 

Cho nên nhất định phải khuyên người nghe pháp thì mới chẳng phụ lòng đức 

Phật Thích Ca đã thuyết pháp suốt bốn mươi chín năm. 

Pháp  sư  trong  giảng  đường  nhất  định  phải  khuyên  thính  chúng  đến 

Niệm Phật Ðường niệm Phật.  Tại sao vậy?  Chỉ nghe giảng kinh, nghe xong 

chẳng làm, chẳng niệm Phật thì không có ích lợi, chẳng thể vãng sanh.  Ðây 

là  phải khen  ngợi  lẫn  nhau, cổ đức  nói:  ‘Nếu muốn  Phật pháp hưng vượng 

 thì chỉ có cách  Tăng khen ngợi  Tăng’.  Người  xuất  gia khen  ngợi, tán thán 

lẫn  nhau  thì  Phật  pháp  sẽ  hưng  thịnh.   Không  những  chúng  ta  khen  ngợi 

người  của  tông  phái  mình,  chúng  ta  cũng  phải  tán  thán  người  thuộc  tông 

phái  khác,  tôi  đã  nói  đạo  lý  này  rất  nhiều  lần  rồi.   Chúng  ta  phải  có  tâm 

lượng xinh đẹp này, phải có sự nhận thức này, vô lượng pháp môn đều là do 

Phật dạy,  nếu bạn nói: ‘Pháp  môn của tôi  mới tốt, pháp  môn kia chẳng tốt’ 

thì tôi hỏi có phải bạn đã phỉ báng Phật chăng?  Báng Phật là tội gì?  Là tội 

đọa địa ngục A Tỳ đấy!  Nếu bạn nói: tôi niệm Phật rất tốt [thì tại sao lại đọa 

được?]   Bạn  niệm  được  rất  tốt  là  chuyện  khác,  tội  báng  Phật  này  bạn  phải 

gánh chịu; huống chi bạn đã phạm một giới nặng, phạm Bồ Tát giới -- tự tán 

hủy tha -- tự tán thán mình và hủy báng người khác.  Trong Du Già Bồ Tát 

Giới Bổn, giới tự tán hủy tha  (khen mình chê người) là giới nặng nhất, là sẽ 

đọa địa ngục A Tỳ đấy.  Bao nhiêu người tạo tội nghiệp này mà chẳng biết! 

Tương  lai đọa  lạc thì quá oan  uổng!  Phạm  Võng  kinh  Giới  Bổn chẳng  liệt 

kê tội này vào những tội nặng mà liệt vào hạng thứ nhì  [tức thuộc bốn mươi 

 tám giới khinh].  Trong Du Già Sư Ðịa Luận Bồ Tát Giới Bổn, tội này là tội 

thứ nhất -- chẳng được tự tán hủy tha.  Thế nên chúng ta phải tôn trọng, phải 

tán thán các pháp môn khác! 

Năm  1977  tôi  giảng  kinh  ở  Hương  Cảng.   Pháp  sư  Thánh  Nhất  đến 

nghe tôi giảng suốt ba ngày.  Lúc đó tôi vốn chẳng quen biết thầy, sau khi ra 

về, thầy khuyến khích tín đồ của thầy đến nghe tôi giảng kinh; việc này rất 

hiếm có!  Thầy là người học Thiền, tôi là người niệm Phật, [thầy] chẳng có 

sự phân biệt  môn  hộ, rất đáng được tán  thán!   Thầy còn  mời tôi đến  Thiền 

đường của thầy để  giảng khai thị.  Tôi đến chùa Bảo  Liên trên  núi Đại Dự, 

lúc  đó  thầy  còn  trẻ  tuổi,  trong  Thiền  đường  có  hơn  bốn  mươi  mấy  người 

tham Thiền,  mỗi  ngày đều tọa  hương,  thầy  mời tôi đến  giảng khai thị.   Tôi 

không  thể  nói:  ‘Học  Thiền  không  tốt,  niệm  Phật  mới  tốt’.   Thế  nên  tôi  đến 

đó tán thán Thiền, hên là tôi cũng có chút đỉnh ‘khẩu đầu thiền’, vẫn có thể 

ứng phó được.  Hồi trước tôi đã giảng ‘Lục Tổ Ðàn Kinh’, ‘Vĩnh Gia Thiền 

Tông  Tập’,  ‘Chứng  Ðạo  Ca’,  Tín  Tâm  Minh  của  Tam  Tổ,  giáo  nghĩa  của 

Thiền Tông tôi đã giảng chẳng ít cho nên cũng có chút đỉnh ‘khẩu đầu thiền’ 

nói  ra  khuyến  khích,  tán  thán  họ.   Tán  thán  Thánh  Nhất  pháp  sư,  tán  thán 

đạo tràng, tán thán đại chúng; Tăng tán thán Tăng làm cho họ có thêm lòng 

tin đối với pháp môn này, càng tôn kính pháp sư của họ, chúng ta phải giúp 

họ. 

Tôi  học phương pháp  này ở đâu?   Là do  Chương Gia đại sư  dạy cho 

tôi; sau này tôi cũng thấy sự tán thán lẫn nhau trong kinh Hoa Nghiêm.  Thế 

nên từ đó tôi và Thánh Nhất pháp sư trở thành bạn thân.  Tôi cũng là bạn cũ 

của pháp sư Diễn Bồi ở Tân Gia Ba, thầy tu theo Di Lặc Tịnh Ðộ, tôi tu Di 

Ðà Tịnh Ðộ, chẳng giống nhau!  Tôi đến Tây phương Cực Lạc thế giới, thầy 

đến Ðâu Suất Nội Viện.  Lúc thầy mời tôi thuyết giảng tôi chẳng thể nói: ‘Di 

Lặc  Tịnh  Ðộ  tuy  gần  nhưng  chẳng  dễ  đến!’,  không  thể  nói  như  vậy.   Tôi 

không thể nào tán thán mình, không thể hủy báng thầy.  Thầy ở tại đó đã dạy 

học hơn hai mươi mấy năm, rất nhiều người đều theo thầy học Di Lặc Tịnh 

Ðộ,  chúng  ta  chẳng  thể  phá  hoại  người  khác.   Cổ  đức  có  nói:   ‘Thà  chịu 

 khuấy động nước trong ngàn sông nhưng chẳng nên động tâm của người tu 

 đạo’  (Ninh động thiên giang thuỷ, bất động đạo nhân tâm).  Thế nên tôi đến 

đó tán thán Di Lặc Bồ Tát, tán thán Di Lặc Tịnh Ðộ, một chữ về Di Ðà Tịnh 

Ðộ cũng chẳng nhắc đến, đây là lễ phép, là việc chúng ta phải làm. 

Khi  đến  một  đạo  tràng  nào  đó  lại  phê  bình  đạo  tràng,  tự  tán  dương 

pháp  môn  mà  mình  tu  học,  thì  đó  là  ngu  si!   Vừa  nghe  bạn  liền  biết  người 

này ngay cả thường thức, lễ tiết thông thường cũng chẳng hiểu.  Nhưng hiện 

nay người như vậy rất nhiều, ngược lại người thông suốt, hiểu rõ thì quá ít. 

[Nghe tôi] tán thán Thiền Tông, trên đường từ núi Ðại Dự ra về có đồng tu 

hỏi:  

‘Thưa  Pháp sư, Thiền  hay  như vậy tại sao thầy chẳng tu Thiền?  Tại 

sao thầy lại niệm Phật?’. 

Tôi trả lời: ‘Căn cơ của tôi rất thấp!  Thiền là dành cho người thượng 

thượng  căn,  tôi  là  người  hạ  hạ  căn,  chỉ  niệm  A  Di  Ðà  Phật  cầu  sanh  Tịnh 

Ðộ’. 

Tôi nói như vậy là lời nói chân thật.  Chúng ta phải học chư Phật, Bồ 

Tát ‘phải  thường  nâng cao  người  khác,  khiêm  nhường  hạ  mình  xuống, 

tuyệt đối sẽ có lợi ích – [lợi ích] là phá trừ ngã chấp, phá trừ ngã mạn’.  

‘Ngã  chấp  và  ngã  mạn’  là  những  thứ  làm  người  tu  hành  như 

chúng ta mất mạng, là chất độc nguy hiểm nhất’, Phật dạy chúng ta dùng 

phương  pháp  này  để  phá  trừ  --  bất  luận  ở  đâu  chúng  ta  cũng  phải  hạ  thấp 

mình  xuống,  luôn  luôn  nghĩ  mình  chẳng  bằng  ai  hết,  người  nào  cũng  giỏi 

hơn  mình  nhiều.  Ðây  là sự thật!  Người  nào cũng có sở trường của  họ, tôi 

chẳng sánh bằng.  Nếu làm được như vậy thì tâm mình sẽ yên ổn, tự nhiên sẽ 

hàng  phục  được  thói  quen  cống  cao,  ngã  mạn,  sẽ  giúp  rất  nhiều  cho  ‘giải, 

hành’ của mình. 

---o0o--- 

 g. Niệm niệm vì Phật pháp, vì chúng sanh 

Hy vọng các bạn đồng tu cùng nhau nỗ lực hết lòng học tập, đặc biệt 

là  công  việc  nghiên  cứu,  thâm  nhập  giáo  lý,  việc  này  hết  sức  quan  trọng, 

không thể sơ suất bỏ qua, phải tận tâm tận lực để làm.  Ðặc biệt quý vị ở đây 

thiệt  đúng  là  nhân  duyên  hết  sức  tốt  đẹp,  cả  đời  người  rất  khó  kiếm  được, 

đừng để quang âm mòn mỏi, thời gian luống trôi.  Cùng nhau nỗ lực học tập 

không  những  có  thể  làm  gương  mẫu  cho  đồng  tu  học  Phật,  cũng  làm  tấm 

gương tốt cho xã hội đại chúng.  Làm cho xã hội đại chúng nhìn thấy người 

học Phật đều rất hiền lương, giữ gìn phép tắc, tuân giữ luật pháp, các bạn sẽ 

được  xã  hội  đại  chúng  tôn  trọng.   Họ  tôn  trọng  bạn  tức  là  tôn  trọng  Phật 

pháp,  mến  mộ  bạn  tức  là  mến  mộ  Phật  pháp;   Phật  pháp  tự  nhiên  ở  địa 

phương này, xã hội, quốc gia này có thể phát triển, đây là công đức lớn lao 

của các bạn. 

Nếu  chúng  ta  học  Phật  mà  ngôn  hạnh  đều  chẳng  đúng  như  pháp,  xã 

hội  mất cảm tình đối  với chúng ta,  như vậy chẳng phải chỉ  hại cá nhân của 

bạn  mà thôi, bạn đã tiêu  hủy  hết thảy tiền  đồ của Phật pháp.  Người ta  vừa 

nghe bạn là Phật giáo đồ -- Phật giáo đồ chẳng giữ luật lệ, Phật giáo đồ lộn 

xộn -- như vậy có được không?  [Nếu vậy] bạn đã phá hoại hình tướng của 

Phật pháp.  Thế  nên chúng ta  học Phật phải  làm  gương  mẫu cho  xã hội đại 

chúng, nhất định phải tuân giữ luật pháp.  Hiện nay việc mà người ta rất khó 

giữ  là  ‘tham  lam  tiền  tài’.   Vì  tham  tài  nên  tìm  đủ  mọi  cách  trốn  thuế; 

chuyện  này  chẳng  đúng  như  pháp,  việc  này  tuyệt  đối  là  sai  lầm.   Quốc  gia 

Úc này đang phải trả nợ, kinh tế quốc gia rất khó khăn, chúng ta đóng thuế 

là việc đương nhiên nên làm.  Người học Phật phải tu hạnh từ thiện, thường 

thường  từ bi  cứu  trợ,  quốc  gia  này  có  khó  khăn  mà  bạn  không  giúp  đỡ  thì 

chẳng  nên.   Trong  kinh  Phật  dạy  đệ  tử của  Phật  tuyệt  đối  chẳng  trốn  thuế, 

nếu bạn trốn thuế thì bạn đã vi phạm lời giáo huấn của Phật. 

Huống  chi  bạn  học  Phật,  tương  lai  sẽ  thành  Phật,  pháp  duyên  độ 

chúng  sanh  của  bạn  phải  rộng,  phải  thịnh.   Muốn  pháp  duyên  hưng  vượng 

thì phải kết duyên; hôm nay bạn đóng thuế là có duyên với quốc gia này, kết 

duyên với quốc gia này; tại sao chúng ta chẳng làm chuyện tốt này?  Bạn có 

duyên với chúng sanh, có duyên với khu vực, quốc gia này thì tương lai khi 

bạn  thành  Phật,  làm  Bồ  Tát  bạn  sẽ  đến  chỗ  này  dạy  dỗ  chúng  sanh,  pháp 

duyên của bạn sẽ thù thắng!  Thế nên niệm niệm phải đừng nghĩ cho mình, 

niệm niệm phải vì xã hội, vì chúng sanh tức là vì Phật pháp.  Học Phật phải 

bắt đầu từ đây, chi tiết quá  nhiều  nói chẳng  hết,  hy  vọng  mọi  người có thể 

nghe một hiểu mười. 

Ngày mai tôi sẽ nói sơ lược với quý vị về cương lãnh tu học của Tịnh 

Tông:  Tam  phước,  Lục  hòa, Tam  Học,  Lục độ, Thập  nguyện.  Vì  thời  gian 

rất ngắn nên chỉ có thể giới thiệu đơn giản; lúc trước tôi có giảng kỹ về Tịnh 

Nghiệp Tam  Phước, chúng ta  nên  nghe  nhiều  về đề tài  này để biết rõ mình 

phải làm những gì trong đời sống hằng ngày.  Xin cám ơn quý vị. 

 Buổi nói chuyện tại Tịnh Tông Học Hội Úc Châu, 1997 (ngày thứ nhì) 

---o0o--- 

5.  Tịnh nghiệp Tam phước 

                    Chư vị pháp sư, chư vị đại đức đồng tu: 

Thời  gian  trôi  đi  quá  nhanh,  hôm  nay  đã  là  ngày  họp  mặt  cuối  cùng 

trong chuyến đi Úc Châu lần này, hai ngày trước thực sự chúng tôi nói chưa 

hết  lời  và  cũng  nói  chưa  hết  những  điều  muốn  căn  dặn,  nhắc  nhở;  trong 

khoảng thời  gian  ngắn  nội dung của buổi  nói chuyện chẳng  nhiều,  hy  vọng 

các bạn lắng lòng thể hội, đi tìm cầu trong kinh giáo.  Mỗi chữ mỗi câu trong 

kinh Phật đều chứa  đựng  vô  lượng  nghĩa, tùy theo tri kiến  và kiến  giải của 

chúng  sanh,  lợi  ích  của  mỗi  người  có  sâu  cạn,  rộng  hẹp  chẳng  đồng.   Nếu 

chúng  ta  thành  tâm  đi  tìm  cầu,  thể  hội,  phụng  hành  thì  mọi  người  sẽ  đạt 

được lợi ích thù thắng, đây là sự gia trì của Tam Bảo cho chúng ta, người thế 

tục thường nói là Phật, Bồ Tát phò hộ cho chúng ta, là có ý nghĩa như vậy. 

Do  đây  có  thể  biết  trong  Phật  pháp  chẳng  có  mê  tín;  lý  luận,  phương  pháp 

dạy chúng ta tu học như thế nào. 

---o0o--- 

 a. Tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời chư Phật. 

Sự tu học Tịnh Tông, chúng tôi đặc biệt tuyển chọn những lời khai thị 

trong kinh điển của Tịnh Tông và tóm tắt thành năm khoa mục (Tam phước, 

Lục Hòa, Tam Học, Lục Ðộ, Thập nguyện) để làm nguyên tắc cho sinh hoạt, 

việc làm, xử sự, đãi người, tiếp vật trong suốt cuộc đời chúng ta.  Chúng ta 

phải tuân theo  những  nguyên tắc  này thì  mới  xứng đáng  làm  đệ tử của Thế 

Tôn, làm học trò của đức Phật A Di Ðà.  Khoa mục thứ nhất là ‘Tịnh Nghiệp 

Tam  Phước’  dạy  trong  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  vì  thời  gian  không 

đủ nên tôi chẳng thể nói rõ, trong hội trường có một bộ băng cassette ghi bài 

giảng lúc trước [các bạn có thể nghe thêm].  Tam Phước hết sức quan trọng, 

trong phần cuối của đoạn kinh này đức Thế Tôn đặc biệt nhấn mạnh ba điều 

này là tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời chư Phật. 

Tầm vóc của câu này hết sức quan trọng, ba đời chư Phật là Phật quá 

khứ, Phật hiện tại, Phật tương lai; những người tu hành thành Phật trong quá 

khứ, hiện tại và tương lai chẳng biết bao nhiêu mà tính!  Dĩ nhiên họ tu hành 

thành Phật chẳng phải chỉ  dùng  một phương pháp duy  nhất  vì có  vô  lượng 

pháp  môn.   Trong  kinh  Ðại  thừa  thường  nói:  ‘Pháp  môn  bình  đẳng,  chẳng 

 có cao thấp’, pháp môn nào cũng có thể thành Phật, nhưng dựa trên căn tánh 

của  chúng  sanh  mà  nói  thì  sẽ  khác  nhau  –  có  người  lợi  căn,  có  người  độn 

căn.  Có pháp môn khế cơ, có pháp môn chẳng khế cơ; khế cơ thì thích hợp 

cho chúng ta tu học, chẳng khế cơ nghĩa là đối với đời sống hiện tại có nhiều 

chỗ chẳng thuận tiện.  Khế cơ thì chúng ta tu học rất thuận lợi, rất dễ dàng, 

nếu chẳng khế cơ thì chúng ta cảm thấy rất khó khăn, hễ cảm thấy khó khăn 

thì chúng ta nên bỏ và lựa chọn pháp môn nào thích hợp với mình.  Việc này 

cũng giống như lựa chọn khoa hệ trong trường học, khoa hệ nào mà chúng ta 

rất thích và cũng có năng lực học theo thì dễ rồi.  Nếu lựa chọn một khoa hệ 

chẳng  hợp  với  ý  thích  của  mình  thì  học  theo  sẽ  rất  khó  khăn.   Cho  nên  vô 

lượng pháp môn của Phật pháp giống như khoa hệ trong trường học, đều để 

cho  mình  tùy  ý  lựa  chọn.   Ðiều  kiện  của  sự  lựa  chọn  là  phải  thích  hợp  với 

trình độ của mình, ý thích của mình, đời sống của mình, chẳng gây trở ngại 

cho đời sống và công ăn việc làm của mình, không những chẳng trở ngại mà 

còn  trợ  giúp  thêm  thì  tu  học  theo  sẽ  rất  dễ  dàng.   Ðây  là  những  điều  kiện 

chúng ta cần biết rõ khi lựa chọn pháp môn. 

Ðức Phật dạy ba điều trong Tam phước là tịnh nghiệp chánh nhân của 

hết thảy chư Phật, nói  một cách khác bất  luận bạn tu  học theo khoa  hệ  nào 

thì ba điều này là lớp chính mình phải học; trong vô lượng pháp môn ba điều 

này là khóa học mọi người nhất định phải tu học, hết sức quan trọng.  Giống 

như xây một căn nhà, chẳng kể bạn xây theo kiểu nào thì đây là nền móng, 

nhất định phải xây nền móng vững chắc, ổn định trước thì căn nhà này mới 

được hoàn hảo, chúng ta phải đặc biệt coi trọng việc này. 

---o0o--- 

 b. Phật pháp là hiếu đạo và sư đạo 

Ðiều  thứ  nhất:  ‘Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm 

chẳng sát  hại sanh  vật,  tu thập thiện  nghiệp’.  Chúng ta  nhất định phải  làm 

cho được điều này, nếu chúng ta thực sự làm được thì chúng ta học Phật, nền 

móng để thành Phật đã được xây dựng.  Giả sử bạn chẳng làm được thì Phật 

pháp mà bạn nghiên cứu sẽ trở thành những gì người thế gian nói: Phật học 

–  học Phật  như nghiên cứu  một  môn  học,  việc  này đối  với  đời sống, tu trì, 

thậm chí liễu sanh tử, vượt thoát tam giới chẳng có liên quan chi hết!  Vì vậy 

phải hết lòng làm cho bằng được.  Phật pháp là hiếu đạo, trong Giới kinh của 

Ðại  thừa  giảng  rất  rõ,  từ  hiếu  thuận  cha  mẹ  mở  rộng  đến  hiếu  thuận  sư 

trưởng, hiếu thuận hết thảy chúng sanh, phải có tâm lượng như vậy.  Thế nên 

chữ hiếu này có thể nói đã bao gồm hết thảy toàn bộ Phật pháp.  Hiếu dưõng 

cha  mẹ, ‘hiếu’  là  giác  ngộ, tức  là tự tánh  giác,  giác  ngộ  xong  rồi biểu  hiện 

trong hành vi sanh hoạt tức là ‘dưỡng’. 

Mọi người đều biết văn tự Trung Quốc là một hệ thống ký hiệu có trí 

huệ cao độ, khi chúng ta nhìn phù hiệu này thì liền hiểu rõ, việc này thiệt rất 

phi thường.  Kết cấu của văn tự Trung Quốc có sáu nguyên tắc (lục thư), chữ 

hiếu là viết theo nguyên tắc ‘hội ý’ – nhìn phù hiệu này liền có thể hiểu được 

ý nghĩa trong đó.  Phía trên chữ Hiếu là chữ Lão, phía dưới là chữ Tử (con), 

hai chữ này ghép lại thành chữ Hiếu, ý nghĩa của nó rất rõ ràng.  Lão là đời 

trước, đời  trước còn có đời trước  nữa, quá khứ  vô thỉ; Tử (con) là đời sau, 

đời sau còn có thêm đời sau nữa, vị lai vô chung, vô thỉ vô chung là một cái 

toàn thể, đây gọi là hiếu.  Người phương tây nói về ‘đại cấu’ (sự ngăn cách 

giữa  các  thời  đại),  nếu  có  sự  ngăn  cách  thì  chữ  hiếu  này  chẳng  còn  nữa. 

Người  Âu  tây  thường  hỏi  tôi:  ‘Người  Trung  Quốc  quý  vị,  tổ  tông  cả  mấy 

ngàn  năm  trước  chưa  hề  gặp  qua  thế  thì  tại  sao  vào  dịp  tết,  dịp  lễ  phải  đi 

cúng họ?’.  Ðó là hiếu đạo.  Bạn nghĩ thử coi: tổ tông từ ngàn năm về trước 

mình còn  kỷ  niệm  họ,  vẫn  chẳng  quên  họ,  cha  mẹ  hiện  giờ  làm  sao  có  thể 

chẳng làm tròn đạo hiếu cho được?   Thầy giáo thời xưa mình còn tôn trọng 

thì đối với người thầy dạy mình hiện giờ làm sao chẳng tôn kính cho được? 

Sự giáo học của nhà Nho và nhà Phật đều có căn bản từ điểm này, đây là nền 

tảng.   Cho  nên  phải  hiểu  chữ  hiếu  này  tức  là  Phật  pháp,  đặc  biệt  là  trong 

kinh  điển  Ðại  thừa  gọi  là  ‘chân  như  pháp  tánh’,  tận  hư  không,  khắp  pháp 

giới, phù hiệu này được dùng để tượng trưng cho cả cái chỉnh thể này.  Nếu 

chúng ta có sự nhận thức như vậy thì mới thực sự thể hội được chữ hiếu. 

Sau đó  làm thế  nào để  thực  hiện chữ ‘hiếu’ trong đời sống sinh  hoạt 

của  mình, trên phương diện  làm  người,  xử sự, đó tức là ‘dưỡng’;  dưỡng  là 

phụng dưỡng, từ nghĩa  hẹp  mà  nói tức  là  dưỡng thân của cha  mẹ.  Cha  mẹ 

sanh chúng ta, ân đức dưỡng dục này rất lớn; khi cha mẹ lớn tuổi và về hưu, 

chúng ta có nghĩa vụ săn sóc cho họ cũng giống như lúc  mình còn nhỏ cha 

mẹ lo lắng, chăm sóc cho mình, chúng ta phải báo đáp, báo đền, đây là một 

chuyện hết sức tự nhiên.  Ðây là dưỡng thân thể của cha mẹ, [làm được việc 

này] có kể là đã làm tròn đạo hiếu chưa?  Chưa tròn.  Quý vị phải biết trong 

loài cầm thú con quạ cũng biết dưỡng thân của cha mẹ; quạ con biết đút đồ 

ăn cho quạ già, nó cũng biết nuôi dưỡng cha mẹ vậy!  Nếu người chẳng biết 

nuôi cha mẹ mình thì cả cầm thú cũng chẳng bằng!  Thế nên dưỡng thân của 

cha mẹ cũng chưa làm tròn đạo hiếu.  Cha mẹ hy vọng con cái như thế nào? 

Chúng ta có làm thỏa mãn nguyện vọng của cha mẹ chăng, việc này rất quan 

trọng! 

Thời xưa có sự dạy dỗ của cổ thánh tiên hiền, cha mẹ không kỳ vọng 

con cái thăng quan phát tài, chẳng giống với quan niệm của người thời nay, 

đều hy vọng con cái có thể làm thánh làm hiền, có đạo đức, có học vấn, có 

cống hiến đối với xã hội đại chúng.  Thế nên lập công, lập đức, lập ngôn là 

làm  rạng  danh  cha  mẹ,  làm  cho  cha  mẹ  hãnh  diện,  mới  được  xã  hội  đại 

chúng tôn kính.   Chúng ta đã làm tròn được chưa?  Có phụ lòng cha mẹ kỳ 

vọng nơi mình hay không? 

Sau khi học Phật thì kỳ vọng của cha mẹ sẽ khác lúc trước, làm thánh 

làm  hiền  vẫn  chưa  đủ,  còn  phải  làm  gì  ?  Làm  Bồ  Tát,  làm  Phật!   Nếu  bạn 

làm Bồ Tát thì họ là cha mẹ của Bồ Tát; nếu bạn thành Phật thì họ làm cha 

mẹ của Phật; làm cha mẹ của thánh hiền và làm cha mẹ của Phật, Bồ Tát là 

hai  chuyện  khác  nhau.   Nếu  chúng  ta  làm  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  nổi  thì  chữ 

hiếu  này  chưa  đạt  đến  viên  mãn,  vẫn  còn  khiếm  khuyết,  phải  biết  chuyện 

này.   Người  như  thế  nào  mới  làm  tròn  chữ  hiếu?   Thành  Phật  thì  chữ  hiếu 

viên mãn nhất.  Ðẳng Giác Bồ Tát còn thua một bậc, họ còn một phẩm Sanh 

Tướng vô minh chưa phá thì đạo hiếu của họ cũng chưa viên mãn; từ đây có 

thể biết Tam Phước là cơ sở chân thực. 

Nếu bạn thực sự đã học Phật, khi bạn khởi tâm động niệm, ngôn ngữ 

tạo tác liền lập tức phải nghĩ đến ‘hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng’. 

Thầy giáo và cha mẹ kỳ vọng chúng ta những gì?  Chúng ta đã làm được hay 

chưa?  Trong kinh thường  nói: ‘Phật,  Bồ Tát là tấm  gương  tốt nhất cho  hết 

thảy  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới.’   Trong  xã  hội  này  chúng  ta  có  thể 

làm  gương  mẫu,  làm  người  dẫn  đầu  cho  xã  hội  đại  chúng  hay  không?   Tư 

tưởng,  lời  nói,  hành  động  của  chúng  ta  có  ảnh  hưởng  gì  đối  với  xã  hội  đại 

chúng?  Nếu là ảnh hưởng xấu thì tuyệt đối đừng làm.  Nếu chẳng thâm nhập 

kinh  điển  Ðại  thừa  thì  bạn  không  biết  ‘hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư 

trưởng’ trong đời sống phải bằt đầu từ đâu.  Chúng ta nêu ra một thí dụ đơn 

giản: trong nhà có nhiều anh chị em, làm con nếu anh em chẳng hòa hợp thì 

cha mẹ phải lo lắng, buồn rầu, như vậy tức là bất hiếu!  Con cái trưởng thành 

ai cũng thành gia lập nghiệp, cưới vợ sanh con, chị em dâu bất hòa, cha mẹ 

phải bận tâm, đó cũng là bất hiếu!  Lúc còn nhỏ đi học chẳng siêng năng làm 

cha  mẹ  phải  bận  tâm  là  bất  hiếu!   Trong  trường  không  nghe  lời  thầy,  mỗi 

ngày đều đánh lộn, phá phách cũng là bất hiếu! 

Thế nên chư vị nghĩ xem, chữ hiếu này bao trùm hết thảy Phật pháp, 

hết  thảy  pháp  của  Thế  Tôn  nói  suốt  bốn  mươi  chín  năm  chỉ  là  để  giảng  rõ 

chữ hiếu mà thôi.  Khi chúng ta khởi tâm động niệm, xử sự, đãi người, tiếp 

vật  đều  phải  làm  theo  những  lời  đức  Phật  dạy  trong  kinh  điển.   Phật  dạy 

chúng ta làm thế nào, chúng ta nhất định phải làm cho bằng được; những gì 

Phật chẳng cho chúng ta làm thì chúng ta tuyệt đối không làm, được vậy thì 

bạn  mới  làm  tròn  đạo  hiếu,  mới  kể  là  thực  sự  làm  được  ‘phụng  sự  sư 

trưởng’.  Sư trưởng chẳng dạy bạn mỗi ngày phải cung kính họ, cúng dường 

họ; chẳng phải  vậy, bạn phải  hết  lòng  làm theo  lời dạy của sư trưởng.  Thế 

nên Phật pháp là hiếu đạo và sư đạo: thầy dạy bạn phải làm sao để tròn đạo 

hiếu,  cha  mẹ  dạy  bạn  phụng  trì  thầy  giáo  như thế  nào,  sự  giáo  dục  của  hai 

bên hỗ trợ lẫn nhau thì bạn mới thành tựu, đây là cội gốc của căn bản.  Học 

Phật phải bắt đầu từ đâu?  Bắt đầu từ Tịnh nghiệp Tam phước. 

Kinh  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  dạy  rõ  về  hiếu  đạo,  trong  nhà 

Phật  kinh  này  thường  được  xưng  là  ‘Hiếu  Kinh’.   Lúc  mỗi  đạo  tràng  mới 

thành  lập, bộ  kinh  đầu tiên  tôi  giảng  nhất  định phải  là kinh Ðịa  Tạng.   Khi 

chúng  ta  có  một  miếng  đất  thì  mới  có  thể  phát  triển,  mới  có  thể  làm  việc. 

Ðất đai có rồi  nhưng quan trọng  hơn  vẫn  là tâm  địa, dùng  lời  nói  hiện  nay 

tức  là  xây dựng tâm  lý, kinh  Ðịa Tạng  giúp chúng ta  xây dựng tâm  lý.  Từ 

mảnh  đất  này  liên  tưởng  đến  tâm  địa  của  mình,  tâm  địa  phải  chân  thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, từ bi.  Cả bộ kinh Ðịa Tạng thực ra là giảng bốn câu 

này: ‘Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng sát hại, tu thập 

thiện nghiệp’,  các bạn hãy coi kỹ. 

Phật giáo Ðại thừa ở Trung Quốc rất có đạo lý, là trí huệ cao độ, dùng 

bốn đại Bồ Tát để tiêu biểu và tượng trưng cho sự tu học Phật pháp.  Vị thứ 

nhất là Ðịa Tạng Bồ Tát, thứ hai là Quán Thế Âm Bồ Tát; Quán Thế Âm Bồ 

Tát tượng trưng cho đạo  hiếu  mở rộng ra  tức  là đại từ đại  bi, phát  huy  đạo 

hiếu đến có thể hiếu thuận hết thảy chúng sanh.  Nếu lúc chúng ta giao thiệp 

với người khác vẫn còn tự tư tự lợi, vẫn làm một số việc lợi mình, hại người, 

tức là chẳng hiếu, là chẳng kính trọng thầy giáo!  Như vậy thì chúng ta đâu 

có học Phật?  Người học Phật đối với ai cũng đều chân thành, người nào gạt 

gẫm  mình,  mình đối với họ vẫn phải chân thành, được vậy  mới đáng gọi là 

người học Phật. 

Trong số những pháp sư thế hệ trước, có một thời gian tôi có dịp tiếp 

xúc và hợp tác với Ðạo An lão pháp sư.  Thầy mở lớp Phật học Ðại Chuyên 

và mời tôi làm tổng chủ giảng, chúng tôi hợp tác với nhau hết ba, bốn năm. 

Thầy  làm  cho  tôi  khâm  phục,  thầy  chẳng  có  tâm  riêng  tư,  chẳng  có  đố  kỵ, 

việc này rất hiếm và quý báu!  Lúc tôi giảng, có khoảng chừng hơn bốn trăm 

học sinh đến nghe; lúc lão pháp sư giảng thì chỉ còn từ ba đến bốn mươi học 

sinh.  Tình trạng này rất khó coi, thầy chẳng phiền lòng nhưng tôi cảm thấy 

rất khó chịu.  Lớp của tôi được xếp vào buổi sáng, lớp của thầy buổi chiều; 

học  sinh  buổi  sáng  học  xong,  ăn  xong  thì  đều  ra  về,  buổi  chiều  chẳng  còn 

bao nhiêu người đến lớp của thầy.  Thế nên tôi đề nghị: ‘Chúng ta thay đổi 

lớp học ngược lại xem sao, thầy dạy lớp buổi sáng, tôi dạy lớp buổi chiều’. 

Sau khi thay đổi thì lớp buổi sáng của thầy học trò chẳng chịu đến, lớp buổi 

chiều  thì  học  sinh  lại  đến  đầy  chỗ  ngồi,  thiệt  là  chẳng  có  cách  nào  khác! 

Tuy vậy nhưng lão pháp sư trước sau cũng chẳng phiền hà gì hết, có thể làm 

được như vậy rất khó, chẳng dễ đâu! 

Có một hôm tôi đi thăm thầy, lúc đó có một người từ phòng của thầy 

đi ra.  Thầy hỏi tôi: ‘Người đó [vừa bước ra], thầy có gặp chăng?’ 

Tôi nói: ‘Gặp rồi, vừa đi khỏi’ 

Thầy nói: ‘Hôm nay ổng cũng đến gạt tôi’.  Ông đó rất thường gạt tiền 

của thầy, hôm nay cũng lại gạt tiền. 

Tôi nói: ‘Thế thì thầy có cho ổng hay không?’ 

‘Tôi đưa rồi’. 

Thiệt là phi thường!  Người đến gạt lão pháp sư cứ nghĩ rằng lão pháp 

sư chẳng biết mình bị gạt, đâu ngờ là lão pháp sư đã biết rõ ràng.  Biết rõ họ 

gạt  mình  mà vẫn để cho họ gạt; thiệt là phi thường!  Trong những lão pháp 

sư  đời  trước  tôi  chỉ  gặp  được  một  người  như thầy,  tôi  rất  khâm  phục,  thầy 

chẳng hồ đồ, chẳng  mê hoặc điên đảo chi cả, đây là việc chúng ta phải nên 

học tập.  Thầy đã làm một gương tốt cho chúng ta. 

Ðiều thứ hai trong Tam Phước: 

‘Thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi’. 

Từ  đây  có  thể  biết  điều  kiện  cơ  bản  của  ‘Thọ  trì  Tam  Quy’  tức  là 

phước thứ nhất  làm  xong thì  mới có tư cách tiếp  nhận sự dạy dỗ của Phật. 

Tại sao ngày nay Phật pháp suy thoái như vậy?  Là vì mọi người thọ trì Tam 

Quy nhưng điều thứ nhất [nói phía trước] chẳng làm được nên thọ Tam Quy 

đều là giả, chẳng phải thật – trên hình thức thọ Tam Quy, nhưng trên thực tế 

thì chẳng thọ.  Hỏi bạn thọ Tam Quy rồi, quy từ đâu?  Chẳng biết.  Hỏi bạn 

y những gì?  Cũng chẳng biết.  Thọ trì một cách hồ đồ như vậy là sai lầm! 

Tôi  đã  giảng  ‘Tam  Quy’  kỹ  càng  ở  Tân  Gia  Ba,  hình  như  năm  ngoái  đã 

giảng thêm một lần ở tại bờ biển Hoàng kim, có lưu lại băng thâu âm, băng 

thâu  hình.   Hai  lần  diễn  giảng  này  đã  được  chép  lại  thành  một  cuốn  sách 

nhỏ, đã in ở Ðài Loan, chư vị muốn thọ Tam Quy nhất định phải nghe kỹ hai 

lần giảng này; sau đó chúng ta ở trước mặt Phật, Bồ Tát làm nghi thức đơn 

giản  nhưng  long  trọng,  mời  Tam  Bảo  chứng  minh  cho  chúng  ta;  chúng  ta 

thực sự phát nguyện quy y Tam Bảo. 

---o0o--- 

 c. Tam Quy trong Tịnh Tông: A Di Ðà Phật, kinh Vô Lượng Thọ, Bồ Tát 

 Quán Âm và Thế Chí. 

Quy y Tam Bảo nghĩa là từ hôm nay trở đi tôi phát nguyện chánh thức 

làm một học trò của đức Phật, tôn Phật làm thầy.  Bạn phát nguyện tôn Phật 

làm thầy, chúng sanh trong chín pháp giới kể cả những thiên thần nhìn thấy 

bạn đều tôn kính bạn.  Bạn là học trò của Phật, chẳng phải là người thường, 

đặc biệt nếu bạn là học trò của A Di Ðà Phật thì càng tôn quý hơn, hết thảy 

chư Phật Như Lai đều đặc biệt tiếp đãi bạn, là nể Phật A Di Ðà đấy.  Nhưng 

bạn phải thiệt là học trò của A Di Ðà Phật mới được, nếu là giả mạo thì bạn 

chẳng đáng  một xu.  Tuy Phật, Bồ Tát chẳng trách bạn nhưng thần hộ pháp 

sẽ khiến bạn bị rắc rối.  Thần hộ pháp là cảnh sát, là người chấp hành pháp 

luật, họ đối với bạn chẳng khách sáo gì cả, nếu bạn giả mạo làm đệ tử Phật 

thì bạn đã phạm pháp rồi. 

Tôi đặc biệt kết hợp sự quy y của đồng tu chúng ta với giáo giới của 

Tịnh Tông.  Chúng ta quy y Phật thì tôn A Di Ðà Phật làm thầy, quy y Pháp 

thì lấy kinh Vô Lượng Thọ làm nền tảng, đây là kinh số một của Tịnh Tông. 

Những lời dạy của đức Phật trong kinh chúng ta phải hiểu rõ, nhận thức, nhớ 

nằm  lòng,  và  phải  thực  hiện  những  lời  này  trong  đời  sống.   Chúng  ta  hy 

vọng cách dụng tâm của  mình  giống  như đức Phật  A Di Ðà; chúng ta phát 

nguyện  cũng  phải  giống  nguyện  của  đức  Phật  A  Di  Ðà,  mỗi  nguyện  trong 

bốn  mươi  tám  lời  nguyện  của  đức  Phật  A  Di  Ðà  đều  nhằm  đem  lại  lợi  ích 

cho  chúng  sanh,  đều  chẳng  vì  mình.   Ðức  Phật  A  Di  Ðà  dạy  chúng  ta  phải 

sửa đổi hết thảy tập khí phiền  não từ vô  lượng kiếp đến  nay.  Một đoạn rất 

dài từ phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy [trong kinh Vô Lượng Thọ] 

dạy về vấn đề này.  Trong đó là những lời giải thích hết sức cụ thể của ngũ 

giới  và  thập  thiện,  chúng  ta  phải  biết  làm  thế  nào  y  giáo  phụng  hành,  làm 

theo lời dạy của Phật; thực sự nương tựa thì sẽ được lợi ích! 

Tăng bảo thì chúng ta học theo Quán Thế Âm Bồ Tát và Ðại Thế Chí 

Bồ Tát -- Bồ Tát Tăng.  Hai vị đại Bồ Tát này tượng trưng cho những gì? 

Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi, nói theo hiện nay thì từ bi nghĩa là 

quan tâm, thương mến, và giúp đỡ, trong đó hoàn toàn chẳng có điều kiện gì 

hết thì gọi là đại.  Ðối với hết thảy người, hết thảy chúng sanh, chúng ta phải 

quan tâm, thương mến họ.  Khi họ gặp khó khăn thì phải giúp đỡ họ, đây tức 

là  Quán  Âm.   Nếu  bạn  thường  giữ  tâm  niệm  này  để  đối  người,  tiếp  vật  thì 

bạn tức là Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát tượng  trưng  cho  trí  huệ  cao  độ;  tuyệt  đối  chẳng 

dùng tình cảm để xử sự, đãi người, tiếp vật, dùng lý trí mà chẳng dùng cảm 

tình  tức  là  Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát.   Ðại  từ  đại  bi  lấy  trí  huệ  làm  cơ  sở,  chẳng 

dùng cảm tình.  Dùng cảm tình thì có thể có nhiều rắc rối nên phải dùng lý 

trí để phán đoán.  Ý nghĩa của việc quy y Tam Bảo là như vậy, đây mới thiệt 

là chỗ quay về, nương tựa của chúng ta.  Cho nên Tam Bảo trong Tịnh Tông 

được thể hiện qua ‘A Di Ðà Phật, kinh Vô Lượng Thọ, Quán Âm và Thế Chí 

Bồ  Tát’.   Nếu  phàm  phu  chúng  ta  chẳng  có  nơi  nương  tựa  thì  sẽ  cảm  thấy 

trống rỗng, thiếu thốn; khi bạn hiểu được những đạo lý và phương pháp này 

thì bạn đã kiếm được chỗ nương tựa.  Từ mê hoặc, điên đảo, sai lầm quay lại 

nương tựa vào Tam Bảo thì bạn mới thực sự quy y. 

---o0o--- 

 d. Giữ phép tắc, làm gương mẫu cho chúng sanh.  Học chịu thiệt thòi, 

 không vì cá nhân mình. 

‘Ðầy đủ các giới, chẳng phạm  oai nghi’.  Dùng cách  nói  hiện  nay thì 

hai câu này nghĩa là ‘giữ gìn phép tắc’;  không những phải giữ phép tắc mà 

còn phải  làm  gương  mẫu cho  xã  hội đại chúng.  Chúng ta không được  làm 

trái ngược lời dạy của đức Phật, phải tuân theo.  Hiến chương, luật pháp của 

quốc gia, phong tục tập quán ở địa phương chúng ta đều phải tuân giữ; được 

vậy mới có thể hòa đồng với đại chúng, mới có thể cảm hóa hết thảy chúng 

sanh.   Cho  nên  lúc  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  hết  thảy  các  hành  động 

phải  thường  suy  nghĩ  coi  có  thể  làm  gương  mẫu  cho  xã  hội  đại  chúng  hay 

không. 

Hôm  qua tôi  nêu  lên  một thí dụ:  ngày  nay tâm tham của  người ta rất 

nặng, bất luận làm ngành nghề nào cũng đều kiếm đủ mọi cách để đóng thuế 

ít  hơn.   Ðây  có  phải  là  việc  chúng  ta  nên  làm  hay  không?   Không  phải. 

Chúng  ta  là  đệ  tử Phật,  phải  giữ  phép  tắc,  chúng  ta  có  nghĩa  vụ  phải  đóng 

thuế,  nếu  tìm  đủ  mọi  cách,  tìm  lỗ  hổng  của  pháp  luật  để  đóng  thuế  ít  một 

chút thì chúng ta chẳng còn là đệ tử Phật nữa, chúng ta không tuân giữ luật 

pháp.  Trong đời sống hằng ngày chúng ta có thể tùy tiện khạc nhổ bừa bãi 

trên đường phố hay không?  Có thể tùy tiện xả rác hay chăng?  Nếu chúng ta 

làm  vậy  thì  có  thể  làm  gương  mẫu  cho  xã  hội  đại  chúng  hay  không?   Nếu 

bạn có những sự cảnh giác như vậy thì đó tức là quy y, bạn đã quay lại, bạn 

đã  giác  ngộ  --  những  hành  động  không  tốt  này  sẽ  ảnh  hưởng  đến  xã  hội, 

chúng ta nhất quyết chẳng làm. 

Chúng ta chân thành  với  người, tuyệt đối  chẳng  lừa  gạt bất cứ  người 

nào, khi chúng ta bị thiệt thòi, bị gạt gẫm cũng chẳng so đo, giống như Ðạo 

An  lão  hòa  thượng biết  rõ bị  người  gạt  nhưng  vẫn để cho  họ  gạt,  và chẳng 

nói  một  lời, trong  lòng  mình tâm an  lý đắc.  Tại sao người đó gạt  mình mà 

chẳng  gạt  người  khác?   Bạn  hãy  suy  nghĩ  đạo  lý  này.   Nếu  họ  gạt  mình  và 

mình  có  năng  lực  cho  người  đó  thì  mình  hãy  bố  thí  cho  họ,  làm  một  việc 

thiện.  Ngay trong cảnh giới, trong hoàn cảnh này mài dũa hết tham, sân, si, 

mạn,  nghi.   Nếu  bạn  chẳng  có  những  cảnh  giới  này  thì  bạn  tu  cái  gì?   Ðây 

tức là tu hành, đây tức là công phu!  Rõ ràng minh bạch, là trí huệ đấy!  Tu 

hành  phải  tu  ở  đâu?   Tu  ngay  tại  chỗ  này.   Một  chút  thiệt  thòi  cũng  chẳng 

chịu  làm  thì  bạn  tu  hành  cái  gì?   Một  chút  thua  thiệt  cũng  chẳng  chịu,  nói 

thực ra  là bạn có phân  biệt, chấp trước quá cứng chắc.  Nếu không thể  phá 

trừ những thứ này thì bất luận tu học pháp môn nào, tu được giỏi cách mấy, 

nói  với  các  bạn  biết  đó  đều  là  tu  thế  gian  pháp,  đều  vẫn  kẹt  trong  lục  đạo 

luân hồi. 

---o0o--- 

 e. Giác là Phật pháp, mê không là Phật pháp. 

Ðại  thừa  Phật  pháp  đặc  biệt  trong  Tông  Môn,  thường  thường  dùng 

câu: ‘Pháp nào là Phật pháp?’ để thẩm vấn người sơ học.  Các bạn nghĩ thử 

coi,  pháp  nào  là  Phật  pháp?   Và  hỏi  ngược  lại:  ‘Pháp  nào  chẳng  là  Phật 

pháp?’  Sự khác biệt giữa Phật pháp và chẳng phải Phật pháp ở đâu, bạn phải 

hiểu rõ. Giác ngộ rồi thì hết thảy pháp đều là Phật pháp; chưa giác ngộ 

thì  hết  thảy  pháp  đều  chẳng  là  Phật  pháp.   Khi  bạn  chưa  giác  ngộ,  vẫn 

còn  mê  hoặc  điên  đảo,  hỏi  bạn  thêm  lần  nữa:  ‘pháp  nào  là  Phật  pháp?’  

Chẳng  pháp  nào  là  Phật  pháp  cả.   Kinh  Ðại  Phương  Quảng  Hoa  Nghiêm 

cũng chẳng phải là Phật pháp.  Một ngày bạn niệm mười vạn câu Phật hiệu, 

thì như lời Liên Trì, Ngẫu Ích đại sư nói cho dù công phu niệm Phật của bạn 

có giỏi hơn nữa, niệm đến mức ‘gió thổi chẳng động, mưa rơi chẳng thấm’, 

sau đó phê bình bạn: ‘hét bể cổ họng cũng uổng công’.  Tại sao vậy?  Chẳng 

thể  vãng sanh,  vẫn kẹt  trong  lục  đạo  luân  hồi.  Vì  vậy  nếu chẳng  giác  ngộ, 

một  ngày  niệm  mười  vạn  tiếng  Phật  hiệu  cũng  chẳng  là  Phật  pháp,  quý  vị 

phải hiểu đạo lý này. 

Phật pháp thay đổi quan niệm, cách suy nghĩ của chúng ta.  Khi khởi 

tâm  động  niệm  đều  nghĩ  cho  mình,  như  vậy  là  sai  lầm,  đó  chẳng  là  Phật 

pháp; khởi tâm động niệm đều nghĩ đến hết thảy chúng sanh, nghĩ đến sự an 

toàn của cả xã hội thì hết thảy pháp đều là Phật pháp.  Tôi thường nói những 

việc  mà  bạn  làm  hằng  ngày  như  uống  nước,  mặc  áo,  ăn  cơm  chẳng  có  thứ 

nào không là Phật pháp.  Bạn giác ngộ chưa?  Người giác ngộ sẽ vì hết thảy 

chúng  sanh,  người  mê  chỉ  vì  cá  nhân  mình,  mê  và  ngộ  khác  nhau  tại  chỗ 

này.   Lúc khởi tâm động  niệm còn  vì  mình thì không được.  Tại sao không 

được?  Phật nói:  ‘Hết thảy chúng sanh vốn thành Phật’.  Tại sao bây giờ bạn 

biến  thành  chúng  sanh?   Tại  sao  bây  giờ  bạn  còn  trong  lục  đạo  luân  hồi? 

Phật dạy chúng ta: lục đạo là do chấp trước hiện thành; thập pháp giới là do 

phân biệt hiện thành.  Nói cách khác nếu bạn có thể phá trừ chấp trước, lục 

đạo  sẽ  chẳng  còn  nữa,  bạn  sẽ  vượt ra  khỏi  tam  giới;  nếu  bạn  phá  trừ  phân 

biệt,  bạn  sẽ  vượt  thoát  thập  pháp  giới  và  đến  Nhất  Chân  pháp  giới.   Nhất 

Chân  pháp  giới  là  Hoa  Tạng  thế  giới  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  là  cảnh  giới 

của Tỳ Lô Giá Na Phật.  (Tây phương Cực Lạc thế giới cũng là Nhất Chân 

pháp  giới).   Vì  vậy  khi  khởi  tâm  động  niệm  mà  còn  một  cái  ‘TA’  thì  ngã 

chấp của bạn làm sao có thể phá trừ được? 

‘Cách phá  ngã chấp’ trong Ðại thừa cao  minh hơn Tiểu thừa.  Trong 

pháp Ðại thừa Phật dạy chúng ta khi khởi tâm động niệm đều vì chúng sanh, 

đừng nghĩ cho cá nhân mình, lâu dần biến thành thói quen, niệm niệm đều vì 

chúng sanh, đem ích lợi cho chúng sanh, vì chúng sanh tạo phước, quên mất 

mình.   Phương pháp  này đích thật  là  rất tốt, chẳng  nghĩ đến  mình, chỉ  nghĩ 

cho  người  khác.   Dần  dần  không  hay  không  biết  thì  ngã  chấp  sẽ  biến  mất 

hết.  Nói một cách khác không hay không biết bạn bèn vượt thoát tam giới, 

lục đạo.  Phương pháp này vô cùng kỳ diệu!  Thêm phần bạn nhất tâm niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  thì  làm  sao  chẳng  nhanh  chóng  được?   Thành  Phật 

rất  nhanh  chóng!   Thành  Phật  tức  là  thành  tựu  trí  huệ,  đức  năng  viên  mãn, 

nhất định phải hiểu đạo lý này, nhất định phải hiểu phương pháp.  Hiểu đạo 

lý  rồi, biết phương  pháp rồi,  vấn đề sau đó là  mình  phải  nỗ  lực thực  hành. 

Ðây đích thật là con đường thành Phật nhanh chóng vậy! 

Nếu  bạn  hỏi:  ‘Trong  xã  hội  ngày  nay  làm  theo  cách  này  thì  chỗ  nào 

tôi cũng chịu thiệt thòi, bị gạt rồi sao?  Người ta ai cũng vì mình, nhưng tôi 

lại  vì  họ,  họ  lại  chẳng  chịu  vì  tôi,  làm  sao  tôi  phải  làm  việc  khờ  dại  này!’  

Nếu  bạn  nghĩ  như  vậy  thì  bạn  mới  thiệt  là  ngu  si,  chẳng  phải  người  khác 

ngu;  nếu  bạn  chịu  làm  thì  bạn  sẽ  được  đại  tự  tại!   Bạn  thực  sự  có  thể  đạt 

được những quả báo  mà  Phật  nói trong kinh.  Phải tin Phật, phải  mạnh  dạn 

làm,  tôi  nói  những  lời  này  với  mọi  người  khẳng  định  chắc  chắn  như  đinh 

đóng cột, chẳng có một tơ hào hoài nghi gì hết.  Tại sao vậy?  Vì tôi đã làm 

được rồi.  Những gì Phật nói trong kinh, những gì thầy tôi dạy cho tôi, trong 

vòng mấy chục năm nay những gì tôi làm bây giờ đã có kết quả, hiện nay tôi 

đạt được những gì?  Ðược đại tự tại. 

Tôi thường nói: ‘Trên thế giới này tôi sung sướng nhất’. 

Nếu bạn hỏi: ‘Sung sướng ở chỗ nào? 

‘Trong tâm tôi chẳng có lo lắng, âu sầu, phiền não, thì làm sao chẳng 

sung sướng, chẳng tự tại được?  Trong tâm của các bạn có lo âu, nhớ nhung, 

phiền não thì dù bạn có nhiều tiền, có địa vị cao, bạn cũng chẳng tự tại.  Bạn 

sinh sống rất khổ sở, tôi sinh sống rất thong dong, rất vui sướng, rất tự tại’. 

Cho nên những gì đức Phật nói trong kinh câu nào cũng chân thật, chẳng có 

câu nào giả dối, tại sao bạn chẳng chịu làm?  Tại sao lại hoài nghi?  Chẳng 

chịu làm là vì chẳng giác.  Dùng  một thuật ngữ trong Phật pháp [thì đây] là 

nghiệp chướng sâu nặng!  Nghiệp chướng nặng phải tự mình tiêu trừ, người 

khác chẳng có cách chi tiêu trừ dùm bạn, Phật, Bồ Tát cũng chẳng có cách gì 

hết.  Phật,  Bồ Tát chỉ có thể  nói rõ những lý  luận  và phương pháp  này cho 

bạn biết, bạn phải tự mình giải quyết vấn đề của bạn. 

---o0o--- 

 f. Tin sâu nhân quả -- Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. 

Từ Tam Quy  nâng cao đến phước thứ ba tức là cơ sở tu học của Ðại 

thừa Bồ Tát: ‘Phát Bồ Ðề tâm, đọc tụng Ðại thừa, tin sâu nhân quả, khuyến 

tấn hành giả’. 

Bồ Tát Ðại thừa chẳng những tự độ mình mà còn giúp đỡ người khác, 

cho  nên ‘khuyến tấn  hành  giả’  nghĩa  là chủ động  giúp đỡ  người  khác.  Tin 

sâu nhân quả nói ở đây chẳng phải là nhân quả thông thường.  ‘Niệm Phật là 

 nhân,  thành  Phật  là  quả’  đặc  biệt  nhấn  mạnh  trên   nhân  quả  ‘niệm  Phật 

 thành Phật’.  Chúng ta có thể tìm được rất nhiều chứng minh trong các kinh 

điển  Ðại  thừa,  kinh  Hoa  Nghiêm  là  thí  dụ  rõ ràng  nhất  cho  việc  niệm  Phật 

thành Phật.  Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Lăng Già cũng chẳng ngoại lệ, quý vị 

hãy quán sát kỹ càng.  Hết thảy kinh Ðại thừa đều nói niệm Phật thành Phật, 

đây  là  cơ  sở  học  Phật  của  chúng  ta!   Chúng  ta  phải  dụng  công  từ  đây,  bắt 

đầu học từ đây. 

---o0o--- 

 g. Năm khoa mục của Tịnh Tông – Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục 

 Ðộ, Thập Nguyện. 

Hiện  nay  chúng  ta  chưa  thành  Phật,  chưa  thành  Bồ  Tát,  chưa  vãng 

sanh, thân thể này vẫn còn trụ trên thế gian, mỗi ngày phải tiếp xúc với đại 

chúng,  chúng  ta  dùng  thái  độ  gì  để  đối  phó  với  những  chuyện  hiện  thực 

trong xã hội, Phật dạy chúng ta sáu nguyên tắc gọi là ‘Lục Hòa Kính’.  Lần 

này cư sĩ Lâm đem vài bộ [liễn, ghi chép] Lục Hòa Kính ở Ðài Loan về đây, 

hy  vọng  đem  đóng  khung  [treo  lên]  để  chúng  ta  thường  nhìn  thấy  và  cảnh 

giác mình.  ‘Kiến hòa đồng giải, Giới hòa đồng tu’.  Nói theo hiện nay ‘kiến 

hòa  đồng  giải’  tức  là  ‘xây  dựng  kiến  thức  chung’,  chúng  ta  có  chung  nhận 

thức, chung lý tưởng, mục tiêu thì có thể sinh hoạt chung với nhau, hòa đồng 

khi tiếp xúc lẫn nhau, đối xử hòa mục với nhau;  ‘Giới hòa đồng tu’ nghĩa là 

tuân  giữ  luật  pháp;  nhà  có  quy  tắc  trong  nhà,  nước  có  pháp  luật  quốc  gia, 

đạo tràng có quy củ của đạo tràng, mọi người đều phải tuân theo.  ‘Thân hòa 

đồng trụ, khẩu hòa vô tránh, ý hòa đồng duyệt, lợi hòa đồng quân’  [thân hòa 

 đồng  trụ:  cùng  nhau  làm  việc,  sanh  hoạt  hòa  đồng;  khẩu  hòa  vô  tránh: 

 chẳng tranh chấp, cãi cọ; ý hòa đồng duyệt: cùng chung chí hướng; lợi hòa 

 đồng quân: cùng chia xẻ tài vật đồng đều với nhau].  Phật dạy chúng ta ‘Lục 

hòa kính’, chúng ta phải tuân theo sáu nguyên tắc này khi tiếp xúc, sinh hoạt 

với đại chúng trong xã hội. 

Tam Phước là cơ sở tu học của  mỗi người.  Lục Hòa Kính là nguyên 

tắc  căn  bản  khi  chúng  ta  tiếp  xúc  với  đại  chúng.   Nếu  chúng  ta  có  thể  làm 

được thì trên thế giới này bất luận bạn ở quốc gia nào, địa phương nào, bất 

luận trong  xã  hội  nào, bạn sẽ chẳng thiệt thòi  gì  hết, đi đâu cũng được  mọi 

người  tôn  kính,  hoan  nghinh,  lợi  ích  này  thiệt  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn!   Phải 

dốc  sức  thực  hành,  làm  hết  lòng;  từ cơ  sở  này  không  ngừng  tiến  lên,  nâng 

cao  cảnh  giới  của  mình,  bạn  nhất  định  phải  tuân  theo  Tam  Học,  Lục  Ðộ, 

Thập  Nguyện.   Tam  Học  tức  là  Giới,  Ðịnh,  Huệ.   Trong  đề  kinh  ‘Thanh 

Tịnh  Bình  Ðẳng  Giác’  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Thanh  tịnh  là  Giới  Học, 

Bình  đẳng  là  Ðịnh  Học,  Giác  là  Huệ  Học.   Tam  Học  đầy  đủ  trong  đề  kinh 

này;  Chẳng  những  Tam  Học đầy  đủ, Tam Bảo cũng đầy đủ, Thanh tịnh  là 

Tăng  Bảo,  Bình  đẳng  là  Pháp  Bảo,  Giác  là  Phật  Bảo.   Từ  đây  có  thể  biết 

kinh Vô Lượng Thọ thiệt là chẳng thể nghĩ bàn, hy vọng các vị đồng tu hết 

lòng  nỗ  lực, đời  này chúng  ta sẽ chẳng  luống  uổng, đây  là  nhân duyên khó 

gặp từ vô lượng kiếp đến nay, đời này gặp được thì chúng ta phải trân trọng, 

nắm chắc, nhất định sẽ thành tựu.  Lời tôi nói đến đây đã hết. 

 Buổi nói chuyện tại Tịnh Tông Học Hội Úc Châu, 1997 (ngày thứ ba) 

---o0o--- 

6.  Phật học vấn đáp  

 Hỏi:   Sư phụ nói Ðạo An pháp sư bị người ta gạt, đã biết rõ ràng nhưng vẫn 

còn để người ta gạt …, nếu người đó lấy tiền này đem làm chuyện xấu như 

cờ bạc, vậy thì Ðạo An pháp sư đã bố thí và làm một việc tốt hay phải gánh 

trách nhiệm nhân quả vì đã làm một việc ác?  A Di Ðà Phật. 

 Ðáp:  Câu  hỏi  này  rất  hay.   Không  thể  nghĩ  rằng  người  gạt  tiền  này  sẽ  làm 

việc gì tốt, nhưng sẽ cũng không làm việc gì xấu, lão pháp sư biết rất rõ như 

vậy nên ngài thị hiện ‘chiêu’ này cho chúng ta xem nhằm cho chúng ta biết: 

cho  dù  bị  gạt  thì  chúng  ta  cũng  phải  để  người  ta  gạt.   Nguyên  nhân  là  gì? 

Tại sao người đó gạt mình mà không gạt người khác?  Chắc có lẽ đời trước 

mình thiếu nợ người này.  Khi bạn trả cho họ hết rồi, nghiệp nhân này không 

còn thì họ sẽ không gạt bạn nữa, phải biết đạo lý này.  Nếu người đó lấy tiền 

đi  làm  việc  xấu thì  mình sẽ không đưa cho họ,  nếu không phải  làm chuyện 

xấu, không  gây trở  ngại  gì cho  xã  hội đại  chúng, chỉ  vì  lợi  ích cá  nhân của 

họ  thì  mình  nên  đưa  cho  họ,  đây  là  nhân  duyên  quả  báo  mà!   Tại  sao  họ 

dùng thủ đoạn này?  Chắc trong đời quá khứ mình cũng đã dùng cách này để 

gạt  họ!   Bây  giờ  họ  dùng  cách  này  để  đòi  lại.   Vì  vậy  nên   ‘một  miếng  ăn, 

 miếng uống gì cũng đều đã định sẵn’, tự mình phải hiểu rõ ràng minh bạch. 

Ðây là trí huệ. 



 Hỏi:  Vị đồng tu này nói ông chuyên vẽ hoa sen, vừa vẽ hoa vừa niệm Phật, 

hy vọng là sẽ không bị bịnh khổ lúc qua đời, có cần làm thêm phương pháp 

nào nữa hay không, hoặc có cần thay đổi thái độ tu học hay không? 

 Ðáp:  Vẽ hoa sen, mỗi ngày tưởng Phật, niệm Phật, như vậy rất tốt.  Nếu hy 

vọng tương lai vãng sanh có thể dự biết ngày giờ ra đi, không bị bịnh khổ thì 

là  một chuyện khác  hẳn.  Tại sao  người ta có thể ra đi  một cách tự tại?  Vì 

nghiệp chướng của họ đã tiêu trừ. Nếu nghiệp chướng của bạn chưa tiêu 

trừ hết, lúc lâm chung sẽ có bịnh khổ, chúng ta phải biết chuyện này. 

Làm thế nào để tiêu trừ hết nghiệp chướng?  

          Phải phá sạch ngã chấp thì sẽ tiêu trừ hết nghiệp chướng. Bất cứ 

việc  gì  đặc  biệt  là  những  chuyện  tiếp  xúc  với  đại  chúng,  ‘không  nên  chấp 

trước thành kiến của  mình’, phải biết ‘tuỳ  duyên’.  Chỉ cần  việc  này không 

có chướng ngại quá mức thì tuỳ duyên được rồi, đừng chấp trước vào thành 

kiến của mình. 

Luôn luôn nghĩ mình phải tiêu trừ nghiệp chướng.  Phải quét sạch hết 

thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đặc biệt là những thứ ‘thị - phi, nhân 

- ngã, tham, sân, si, mạn’, trong tâm chẳng sanh lên những tâm niệm này thì 

bạn sẽ có thể tự tại vãng sanh.  Nếu còn những thứ thị - phi, nhân - ngã, lợi - 

hại,  được  -  mất,  tham,  sân,  si,  mạn  thì  rất  phiền  phức,  cho  dù  bạn  tu  được 

giỏi cách mấy thì đến lúc lâm chung cũng nguy hiểm như thường, vẫn không 

nắm chắc [có thể tự tại vãng sanh].  Bạn hãy xem hễ những người nào ra đi 

rất  tự  tại,  có  tự  tin,  tâm  địa  thanh  tịnh,  họ  thiệt  là  mảy  trần  chẳng  nhiễm! 

Ðừng  nói  thế  pháp  phải  buông  xả,  ngay  cả  Phật  pháp  cũng  phải  buông  xả 

hết, các bạn phải biết chuyện này nghe! 

Hiện nay tôi đã lớn tuổi rồi, không còn mấy năm nữa đâu, cho nên tôi 

quản lý đạo tràng hay không?  Quý vị muốn tôi quản lý tôi cũng không nhận, 

quý vị muốn làm sao cũng được, nếu quý vị làm được hoàn hảo thì tốt!  Làm 

không được hoàn hảo thì quý vị phải gánh trách nhiệm nhân quả, đối với tôi 

không  liên  can  gì  hết!   Hết  thảy  thế  pháp  và  Phật  pháp  đều  phải  buông 

xuống hết, tôi chăm sóc cho quý vị, thương mến quý vị, khuyến khích quý vị 

nhưng  tuyệt  đối  không  chất  chứa  những  thứ  này  trong  tâm;  nếu  chất  chứa 

những chuyện này của quý vị trong tâm thì tôi không thể thanh tịnh, quý vị 

phải  thể  hội  kỹ  càng  việc  này,  trong  tâm  phải  thong  dong  tự  tại,  hết  thảy 

pháp thế gian và xuất thế gian phải làm theo kinh Kim Cang:  ‘Pháp còn nên 

 xả, huống chi là phi pháp’.  Chữ pháp đầu tiên là Phật pháp.  Xả Phật pháp 

không có nghĩa là kêu quý vị không làm nữa, vẫn cứ làm hằng ngày, ‘xả’ là 

xả bỏ trong tâm, trong tâm chẳng có phân biệt, chấp trước, lo âu, trong tâm 

nhất định phải thanh tịnh.  Phải làm việc nhưng làm việc không gây trở ngại 

cho tâm thanh tịnh, như vậy mới đúng. 

 Hỏi:  Mỗi  ngày  đều  đến  đạo  tràng  làm  công  quả,  như  vậy  có  kể  là  ‘quảng 

doanh chúng vụ’  (rộng lo các việc của đại chúng) hay không? 

 Ðáp: Không sai, đúng là ‘quảng doanh chúng vụ’.  Nếu bạn xem rõ ý nghĩa 

trong kinh điển, thâm nhập thêm một tầng, mỗi ngày đến đạo tràng làm công 

quả  nhưng trong tâm  dường  như không có  việc  này thì  đó chẳng  là ‘quảng 

doanh  chúng  vụ’,  đó  là  tích  lũy  công  đức,  như  vậy  thì  sẽ  khác  hoàn  toàn. 

Nếu nghĩ việc làm công quả ở đạo tràng thành công việc của mình, phân biệt 

đây là đạo tràng của  mình, kia là đạo tràng của người khác, mình nhất định 

phải  làm  sao  để  vượt  hơn  họ,  như  vậy  thì  bạn  đã  ‘quảng  doanh  chúng  vụ’ 

rồi.   Nếu  bạn  làm  nhưng  giống  như  không  làm  thì  bạn  tích  lũy  công  đức, 

đúng như câu nói: ‘sai một ly trật đi ngàn dậm’.  Thế nên  bạn phải thể hội 

một cách kỹ càng những lời Phật dạy trong kinh, đừng hiểu sai. 

Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian giống như đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp ròng rã bốn mươi chín năm, không hề nghỉ 

ngơi!  Ngài có ‘quảng doanh chúng vụ’ hay không?  Nếu Ngài giữ tâm niệm 

‘Phật pháp cao  minh hơn hết thảy ngoại đạo, tôi phải hàng phục ngoại đạo, 

tôi phải xuất chúng, mọi người trên thế giới đều phải làm đệ tử của tôi’, thế 

thì Ngài đã ‘quảng doanh chúng vụ’.  Thái độ của người ta là ‘làm mà dường 

như không làm’, không làm mà làm.  Trong kinh Kim Cang đức Phật Thích 

Ca  nói  cả  đời  Ngài  chẳng  nói  một  câu  nào,  chẳng  nói  một  chữ  nào,  ai  nói 

‘Phật thuyết pháp’ tức là báng Phật.  Chẳng nói một câu pháp nào cả, [nhưng 

đã] nói suốt bốn mươi chín năm, đây gọi là ‘nói mà không nói’.  ‘Nói’ là từ 

bi,  lo  lắng,  thương  mến,  giúp đỡ  hết thảy  chúng sanh; ‘không  nói’  nghĩa  là 

trong  tâm  đích  thật  chẳng  khởi  tâm  động  niệm,  chẳng  có  phân  biệt,  chấp 

trước.  Từ trong nội tâm của Ngài thì một chữ cũng chẳng nói. 

Vậy  thì  tại  sao  [Ngài]  lại  giảng  đạo?    Ðó  là  vì  hết  thảy  chúng  sanh 

cảm  ứng  đạo  giao.   Nếu  bạn  còn  chưa  hiểu  thì  hãy  lấy  thí  dụ  cái  khánh, 

chúng ta gõ một cái thì nó sẽ vang lên âm thanh, gõ mạnh một cái thì nó sẽ 

kêu lớn hơn.  Bạn sẽ hỏi: nó có vang lên âm thanh không?  Nếu nói nó vang 

lên âm thanh thì không gõ nó cũng phải vang lên âm thanh chứ!  Chư Phật, 

Bồ  Tát  thuyết  pháp  lợi  sanh  giống  như  các  bạn  làm  công  quả,  cũng  giống 

như cái chuông cảm ứng đạo giao; khi nào họ cần thì  mình giúp đỡ họ, bản 

thân mình chẳng khởi tâm động niệm, chẳng phân biệt, chấp trước, như vậy 

mới là tích lũy công đức.  Nếu mình làm xong bèn nghĩ là mình có công đức, 

vậy thì bạn đã ‘quảng doanh chúng vụ’, bạn đã khởi tâm động niệm rồi.  Lúc 

khởi tâm động niệm trong tâm của bạn đã có tướng tôi, tướng người, tướng 

chúng sanh, tướng thọ giả, đã có tham, sân, si, mạn; đó tức là ‘quảng doanh 

chúng vụ’, phải lắng lòng thể hội việc này. 

 Hỏi: Trong đời mạt pháp người tại gia dễ thành tựu hơn người xuất gia, nên 

nhìn và suy nghĩ như thế nào đối với vấn đề tại gia và xuất gia? 

 Ðáp:  Ðích  thật  trong  đời  mạt  pháp  người  tại  gia  tu  hành  dễ  thành  tựu  hơn 

người xuất gia.  Tôi nghĩ quý vị cũng đã nhìn thấy sự thật này, nguyên nhân 

ở  chỗ  nào?   Ý  nghĩa  giống  như  câu  hỏi  phía  trước.   Vì  phạm  vi  sanh  hoạt 

tiếp  xúc  của  người  tại  gia  chẳng  rộng,  thân  bằng  quyến  thuộc  cũng  không 

nhiều, cho nên tâm của họ dễ thanh tịnh hơn.  Một khi xuất gia rồi, xuất cái 

nhà nhỏ xong lại đi vào một cái nhà lớn; có gia đình nào của quý vị thường 

có đông  người tụ  hợp  lại  như vầy không?  Xuất  gia  rồi thường  hội  họp  với 

mọi  người, bàn bạc chuyện tốt của  nhà  họ Trương, chê bai chuyện của  nhà 

họ Lý, chuyện bận tâm quá nhiều, như vậy làm sao tâm định được!  Cho nên 

người xuất gia tu hành khó hơn người tại gia. 

Ðặc biệt là ngày nay xuất gia rất phiền phức, bị những chuyện thực tế 

bắt buộc, đạo tràng to lớn thì chi phí nhiều, làm thế nào để có đủ tiền trang 

trải phí tổn sinh hoạt?  Cho nên chẳng thể không tìm đủ mọi cách để lôi kéo 

tín  đồ,  tìm  đủ  phương  pháp  để  moi  tiền  trong  túi  của  tín  đồ  bỏ  vào  túi  của 

mình,  đây  gọi  là  ‘hòa  thượng  không  bày  vẽ,  cư  sĩ  chẳng  lại  cúng  kiếng’. 

Mỗi ngày đều phải làm những chuyện này, đây là sai lầm, đúng như lời của 

đức Phật nói trong kinh: ‘quảng doanh chúng vụ’, tạo ra vô lượng tội nghiệp, 

tự bản thân của họ chẳng hiểu, bị bắt buộc phải làm như vậy.  Cho nên xuất 

gia tu  hành khó  hơn  tại  gia, người tại  gia  sẽ không tạo ra  những tội  nghiệp 

này.  Trong đạo tràng Tịnh Tông của chúng ta, tôi khuyên tứ chúng đồng tu, 

bất kể tại gia, xuất gia tuyệt đối không được lôi kéo tín đồ, tuyệt đối không 

thể xin tín đồ một đồng xu nào cả, [được vậy] tâm của bạn  mới thanh tịnh; 

đừng tổ chức pháp hội, đừng làm những chuyện này, hãy ‘thật thà, chắc thật 

niệm  Phật’.   Khi  đạo  tràng  niệm  Phật  hết  tiền  rồi,  không  đủ  để  chi  tiêu  thì 

phải  làm  thế  nào?   Cứ  việc  tiếp  tục  niệm  Phật  đợi  vãng  sanh,  thế  gian  này 

không đáng cho chúng ta lưu luyến.  Vậy thì thong dong tự tại biết bao?  Rất 

đúng như pháp! 

Nếu  Phật  pháp  cần  bạn  ở  đây  hoằng  dương  thì  chư  Phật,  Bồ  Tát  tự 

nhiên sẽ đến hộ pháp.  Cả đời tôi đều là như vậy, đây là lời của Chương Gia 

đại sư dạy tôi, tôi đạt được lợi ích từ [lời dạy] của lão nhân gia.  Năm đó tôi 

mới  hai  mươi  mấy  tuổi,  theo  thầy  học  Phật,  thầy  dạy  tôi:   ‘Phát  tâm  chân 

 chánh vì Phật pháp, dâng hiến cả đời cho Phật pháp, dâng hiến cho chúng 

 sanh, hết thảy mọi việc của con đều có Phật, Bồ Tát lo lắng, chăm sóc cho’. 

Cho  nên  cả  đời  tôi  chẳng  phải  bận  tâm,  cũng  đã  xây  dựng  được  vài  đạo 

tràng,  lấy  tiền  ở  đâu  để  xây?   Tôi  cũng  chẳng  biết.   Tôi  cũng  chẳng  quyên 

góp tiền bạc  gì  hết, đều  là tự  động [có  người] đem cho, cho  vừa đủ để  xây 

dựng đạo tràng, không dư đồng nào, thiệt là không thể nghĩ bàn! 

Giống như đạo tràng ở Mỹ xây dựng lớn như vậy, là do Phật, Bồ Tát 

xây chứ đâu phải do tôi xây.  Ở Ðài Loan chúng tôi xây mỗi đạo tràng đều là 

tự tự nhiên nhiên hình thành, chẳng có quyên góp gì hết.  Hội Phật Ðà Giáo 

Dục Cơ Kim cũng là do người ta đến tìm và muốn tặng cho tôi, tôi cũng bán 

tín bán nghi, còn nghĩ họ sẽ thêm điều kiện gì nữa, [tôi] hỏi: ‘Có thiệt là ông 

tặng luôn phải không, chẳng có ý định đòi lại phải không?’.  Ổng nói: ‘Ðúng 

vậy’.  Tôi mới tổ chức Tài Ðoàn Pháp Nhân, kiếm luật sư làm giấy tờ, tương 

lai nếu chúng tôi không dùng tài sản này nữa, hết thảy quyền sở hữu sẽ thuộc 

về  quốc  gia,  không thuộc bất cứ cá  nhân  nào, ổng sẽ không thể  nào  lấy  lại 

được.   Sạch  sẽ,  gọn  gàng!    Chúng  ta  làm  sao  phải  suy  nghĩ,  lo  lắng  về 

những chuyện này hoài cho được? 

Vì vậy nên người xuất gia phải làm gương tốt, có đức hạnh, học vấn, 

tu  trì  chân  chánh,  thì  bạn  nhất  định  sẽ  được  rất  nhiều  người  tôn  kính,  mọi 

người sẽ cúng dường cho bạn, vậy thì bạn còn bận tâm gì nữa!  Nếu bạn sợ 

không có người cúng dường thì bản thân bạn có vấn đề, có khuyết điểm, là 

vì bạn làm chẳng đúng như pháp!  Nếu làm đúng như lý, như pháp thì Tam 

Bảo gia trì, long thiên hộ pháp cúng dường thì khỏi phải cầu người ta.  Nếu 

phát tâm xuất gia bạn phải hiểu sứ mạng của người xuất gia là ‘hoằng pháp 

độ sanh’.  Trong kinh thường dạy:  ‘Thọ trì, đọc tụng, diễn thuyết cho người 

 biết’. ‘Diễn’ là biểu diễn, phải diễn ra một hình tướng cho xã hội đại chúng 

thấy, làm một gương tốt.  ‘Thuyết’ là khi người ta có thắc mắc đến hỏi bạn, 

bạn  phải  giải  thích  rõ  ràng  cho  họ,  đây  là  công  việc  của  người  xuất  gia. 

Người  tại  gia  hộ  trì,  nhất  định  như  vậy;  hộ  trì  đều  là  phát  xuất  từ  lòng  tự 

nguyện  của  họ,  là  họ  có  khả  năng  này,  tuyệt  đối  không  được  miễn  cưỡng. 

Nếu nói hội viên của Tịnh Tông Học Hội chúng ta mỗi năm phải đóng mười 

đồng tiền lệ phí thì tôi cũng không tán thành; tại sao vậy?  Mỗi năm bạn tạo 

ra áp lực cho người ta [bắt họ đóng] mười đồng, chuyện này không tốt.  Vì 

vậy nên Hoa Tạng Ðồ Thư Quán chúng tôi mãi cho đến bây giờ vẫn chẳng 

lập ra điều lệ này, nguyên nhân chính là vậy. 

Chính phủ có quy định một điều luật nếu bạn muốn thành lập một hội 

cơ kim thì nhất định phải có hội viên đóng góp, hội viên nhất định phải đóng 

một số tiền mỗi tháng.  Chuyện này trái ngược với Phật pháp;  bất kể người 

ta chịu hay không, nếu viết [trên giấy tờ] như vậy thì sẽ tạo nên áp lực cho 

người,  tôi  không  chịu  làm  những  chuyện  này.   Cả  đời  chúng  ta  không  nên 

tạo  ra  áp  lực  cho  người  thì  họ  sẽ  không  đem  quả  báo  này  cho  chúng  ta  -- 

không tạo áp lực cho chúng ta, vậy thì chúng ta sẽ được tự tại.  Trồng nhân 

gì  thì  sẽ  được  quả  báo  đó,  nhất  định  phải  hiểu  chuyện  này.   Nếu  luận  trên 

việc  tu  hành  và  chứng  quả  thì  tại  gia  và  xuất  gia  chẳng  khác  gì  hết,  hoàn 

toàn giống nhau. 

 Hỏi: Phật pháp lấy từ bi làm bổn hoài nên người xuất gia không mang giày 

da, vậy thì tại sao trong chùa còn dùng trống làm bằng da? 

 Ðáp:  Bạn  không  phải  là  người  đầu  tiên  hỏi  câu  này,  người  xưa  đã  hỏi  rồi, 

cũng có điển tích nữa.  Nhà Phật lấy: ‘từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa’, 

lúc nãy nói người đó ‘noi theo lý trí chứ không noi theo cảm tình’.  Nếu vậy 

thì người xuất gia có thể  mặc áo choàng bằng lông không?  Ðược.  Có khai 

duyên.  Người trên bảy mươi tuổi, thể lực yếu đuối thì có thể, đây gọi là khai 

duyên.  Vì họ phải giữ gìn thân thể và dùng thân mình để phục vụ đại chúng, 

đây cũng là từ bi; da của những động vật này được cúng dường cho pháp sư, 

pháp  sư  lại  đem  cúng  dường  đại  chúng,  như vậy  những  động  vật  này  cũng 

có công đức!  Cùng chung một đạo lý, tuy trống này làm bằng da bò, con bò 

này  đã  tạo  tội  nghiệp  đọa  làm  súc  sanh,  nó  rất  may  mắn,  da  nó  được  đem 

làm trống để trong chùa, trống được dùng để cảnh tỉnh đại chúng, công đức 

vô lượng! 

Tuy  giới  luật  Phật  pháp  rất  nghiêm  túc,  điều  luật  nào  cũng  có  khai 

duyên, đều không phải chết cứng,  quý  vị  phải biết điểm  này.  Thí dụ  rượu, 

rượu  là giới trọng,  giới căn bản.   Lúc tôi còn trẻ vừa  mới  học Phật và chưa 

xuất gia, có  một lão hòa thượng trên bảy mươi tuổi rất thích uống rượu, tôi 

thường đến đạo tràng làm công quả nên ngài thường mời tôi ở lại dùng cơm, 

cũng  không  cấm  kỵ  gì  hết,  mỗi  bữa  cơm  lão  hòa  thượng  đều  uống  một  ly 

rượu,  tôi  thấy  và  rất  thắc  mắc  nhưng  chẳng  dám  hỏi.   Sau  này  đến  học  với 

thầy  Lý  ở  Ðài  Trung,  tôi  bèn  hỏi  thầy.   Thầy  Lý  nói:  ‘Ðây  là  khai  duyên, 

người lớn tuổi thân thể không khỏe, ly rượu này giúp cho huyết mạch trong 

thân thể được tuần hoàn’.  Hiểu được đạo lý này thì đó chẳng gọi là phá giới 

mà gọi là khai duyên. 

Nếu  bạn  còn  trẻ,  thân  thể  rất  khỏe  mạnh  mà  uống  rượu  thì  đó  gọi  là 

phạm giới.  Hai việc này chẳng giống nhau!  Phải không?  Nếu bạn bị bịnh, 

thân thể không khỏe, cần  những  thứ này để giúp thể  lực của bạn  thì được. 

Vì vậy tuy giới luật trong Phật pháp rất chặt chẽ nhưng mỗi điều luật đều có 

khai duyên, đều không phải cứng chắc,  như vậy  mới biết  Phật pháp  rất ‘dễ 

thương’ -- hợp tình, hợp lý, chẳng phải đặt ra rồi không thể nào biến đổi, vô 

cùng uyển chuyển. 



 Hỏi: Chúng con là phàm phu chẳng có trí huệ, có thể thỉnh sư phụ bàn về xu 

thế, chiều hướng xã hội biến hóa từ đây về sau.  Thí dụ nói về Ðài Loan, Ðại 

lục  và  hải  ngoại,  vân  vân.   Chúng  con  là  Phật  giáo  đồ  tại  gia  phải  nên  làm 

thế nào?  Làm sao tu hành? 

 Ðáp:  Tôi  nói  với  quý  vị:  ‘Chắc  thật  niệm  Phật  là  tốt  rồi,  đừng  để  ý  đến 

chuyện  thiên  hạ’.   Tôi  chẳng  coi  báo,  chẳng  coi  truyền  hình,  chẳng  nghe 

radio, người ta hỏi tôi [về chuyện gì thì tôi trả lời] – thiên hạ thái bình, chẳng 

có  chuyện  gì  xảy  ra  hết!   Bạn  xem  đời  sống  của  tôi  sung  sướng  biết  mấy! 

Quý  vị  đang sống trong  thời  loạn, [ngược lại] tôi sống trong thời thái bình, 

chúng  ta  đồng  thời  sinh  sống  trên  quả  địa  cầu  này,  nhưng  hoàn  cảnh  sinh 

hoạt  xã  hội  của  chúng  ta  chẳng  giống  nhau,  hoàn  cảnh  của  tôi  thì  an  lành, 

thái bình, hoàn cảnh của quý vị là loạn ly, lộn xộn.  Tại sao bạn sống trong 

thời loạn?  Mỗi ngày đều coi báo, nghe tin tức, đó là tự các bạn chọn lấy mà! 

 Hỏi: Vì con đã làm  nhiều  việc ác cả nửa  đời  người, và  làm tổn  hại đến  vợ, 

bây  giờ  vợ  con  trách  và  không  chịu  tha  thứ,  tuy  con  có  ý  niệm  Phật  và  ăn 

năn nhưng vẫn chẳng đủ để chuộc tội, thậm chí vợ con gây trở ngại cho việc 

niệm Phật, xé rách kinh sách, con phải làm thế nào để chuộc lại lỗi lầm?  Và 

làm thế nào để niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ? 

 Ðáp:  Bạn  hiểu  việc  này  tức  là  đã  giác  ngộ,  sau  khi  giác  ngộ  thì  phải  nhẫn 

chịu hoàn cảnh trước  mắt, ráng làm cho được ‘hết thảy đều tùy duyên’, giữ 

gìn  cho  tâm  mình  được  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác  ngộ,  đây  tức  là  chơn 

chánh tiêu nghiệp chướng.  Phải biết cách tùy thuận, bà phá hoại tượng Phật 

mặc kệ, xé rách kinh sách cũng mặc kệ, nhất định đừng để ý, đừng bận tâm, 

tự mình chắc thật niệm Phật.  Nếu bả phản đối bạn niệm Phật thì niệm thầm 

trong  tâm,  đừng  niệm  ra  tiếng,  hết  thảy  đều  phải  tùy  thuận,  nếu  nhanh  thì 

trong  vòng  nửa năm sẽ có thể thấy  hiệu quả;  nếu chậm thì  nhiều  nhất  là ba 

năm  hoàn  cảnh  này  của  bạn  sẽ  biến  chuyển  trở  lại,  nhất  định  sẽ  được  Tam 

Bảo  gia  trì.   Nếu  không  nhẫn  nhịn,  cả  đời  bạn  sẽ  chẳng  thể  nào  giải  quyết 

vấn đề này, Phật, Bồ Tát cũng chẳng giúp gì được, điều này rất quan trọng. 



 Hỏi: Việc chăn gối giữa vợ chồng, có phải người học Phật, niệm Phật chẳng 

cần việc này?  Phải chăng không thể có quan hệ tình dục giữa nam nữ ngoài 

phạm vi vợ chồng? 

 Ðáp: Ðức Phật dạy chúng ta sự tham ái giữa nam nữ là cội gốc của sanh tử 

luân  hồi  trong  lục  đạo.   Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  tường  tận,  nếu  chẳng 

đoạn  tâm  niệm  này  thì  nhất  định  sẽ  chẳng  thoát  ra  khỏi  luân  hồi.   Nếu  bạn 

nghĩ đến nỗi khổ trong lục đạo luân hồi thì tâm bạn sẽ đề cao cảnh giác.  Bạn 

có  muốn thoát ra khỏi  lục đạo  luân  hồi  ngay trong đời  này không?  Vấn đề 

thực tế này được đặt ra: Bạn có chịu tiếp tục trôi lăn trong lục đạo luân hồi 

hay không?  Hoặc là chịu vượt thoát ngay trong đời này?  Cơ hội vượt thoát 

này  vô  cùng  quý  báu,  hiếm  có,  thiệt  là  trong  vô  lượng  kiếp  khó  gặp  được 

một  lần,  đời  này  chúng  ta  may  mắn  gặp  được  là  một  nhân  duyên  hết  sức 

hiếm hoi, khó được, nếu bạn có thể cắn chặt răng, nhịn một chút thì sẽ thoát 

luân  hồi;  nhịn  chịu  chẳng  được  thì  phải  biết  nỗi  thống  khổ  này  [to  lớn  vô 

cùng], đây là tội nghiệp. 

Ðặc  biệt  là  quan  hệ  tình  dục  giữa  nam  nữ  ngoài  phạm  vi  vợ  chồng, 

đây là việc phá hoại luân lý, phá hoại đạo đức xã hội, pháp luật cũng chẳng 

cho phép.  Trong Phật pháp  gọi  là ‘tánh tội’, cộng  thêm pháp  luật thế  gian, 

tội này quá lớn, quá nặng, chẳng đáng!  Vì vậy phải suy nghĩ kỹ càng, bình 

tĩnh cân nhắc vấn đề này.  Nếu không thể giải quyết vấn đề này thì bất luận 

bạn tu học pháp môn nào cũng chẳng thể thành tựu, việc này rất thực tế. 

Trong  Mật  Tông  có  ‘Pháp  Song  Tu’  đây  là  sự  thật,  chẳng  phải  giả. 

Chúng  ta có thể  học hay không?  Nếu chúng ta  học thì chẳng ai  không đọa 

địa  ngục  A  Tỳ  cả!  Ðây  là  một  thường  thức  chúng  ta  phải  biết!   Thế  thì  tại 

sao pháp sư Mật Tông  học  xong chẳng  đọa địa  ngục?   Trên  thực tế  họ đọa 

hay chẳng đọa địa ngục chúng ta không biết, chúng ta cũng không cần lo cho 

người khác, hãy suy nghĩ tự mình có công phu đến mức này hay không? 

Nói một cách đúng đắn thì Mật Tông chẳng phải là pháp môn để cho 

phàm phu chúng  ta tu học, kinh  luận  nói  với chúng ta đến  lúc nào  mới  học 

Mật?  Ðến Bát Ðịa Bồ Tát.  Ðó là cảnh giới gì?  Bát Ðịa Bồ Tát còn gọi là 

Bất  Ðộng  Ðịa,  nghĩa  là  chẳng  kể  ở  trong  cảnh  giới  nào,  họ  có  thể  có  ‘sự’ 

nhưng chẳng có ‘tâm’, tâm của  họ cũng  xem  như chẳng có việc đó.  Họ có 

thể  trong  những  việc  này  nhưng  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  chẳng 

phân biệt, chẳng chấp trước, dường như chẳng có việc gì xảy ra; nếu bạn có 

thể  làm  vậy  được  thì  không  sao  cả;  nếu  trong  hoàn  cảnh  này  bạn  vẫn  còn 

một  chút  xíu  tham  ái  thì  bạn  sẽ  đi  trình  diện  ở  địa  ngục  A  Tỳ.   Mọi  người 

nhất  định  phải  hiểu  điểm  này,  phải  xét  xem  tự  mình  có  công  phu  đến  mức 

này hay chăng, không phải nói giỡn chơi đâu. 

Khi  tôi  bắt  đầu  học  Phật,  vị  thầy  đầu  tiên  của  tôi  là  Chương  Gia  đại 

sư,  thầy  dạy  tôi:  ‘Mật  pháp  là  pháp  tối  thượng  thừa  trong  Phật  pháp’.   Sau 

này tôi đọc kinh Hoa Nghiêm mới biết đây là cảnh giới của Ðịa Thượng Bồ 

Tát 3, là môn tu của Pháp Thân đại sĩ, chẳng phải của người thường!  A La 

Hán,  Bích  Chi  Phật,  Bồ  Tát,  Phật  (Phật  ở  đây  là  Tạng  Giáo  Phật,  Thông 

Giáo Phật trong tông Thiên Thai) trong thập pháp giới đều không thể học, họ 

vẫn  chưa  đến  trình  độ  này.   Tuy  họ  chẳng  còn  chấp  trước  nhưng  còn  phân 

biệt; có phân biệt thì còn tạo nghiệp và đọa lạc.  Thiệt có thể làm đến chẳng 

phân  biệt,  chẳng  chấp  trước,  chẳng  vọng  tưởng  thì  mới  được.   Kinh  Hoa 

Nghiêm nói  ‘lý sự vô ngại, sự sự vô ngại’, pháp giới chẳng có chướng ngại. 

Ngày  nay  khi  có  người  khen  mình  vài  câu  thì  mình  rất  vui  vẻ;  mắng  mình 

vài  câu  thì  mình  rất  khó  chịu,  thế  là  hỏng  rồi!   Vậy  thì  đây  chẳng  phải  là 

cảnh giới của mình, mình vẫn còn chướng ngại!  Khi người ta mắng bạn vài 

câu, tại sao  bạn  nổi  giận  đến  vài  ngày?  Chẳng phải  là bạn có chướng  ngại 

hay  sao?   Nếu  có  chướng  ngại  thì  chẳng  thể  học,  không  chướng  ngại  mới 

học được.  Thế nên chúng ta phải  hiểu đạo lý  này, nhất định chẳng thể  làm 

sự việc này, phải biết đây chẳng phải là cảnh giới của mình mà là cảnh giới 

của Ðại Bồ Tát. 

 Hỏi:  Nếu  mình  niệm  Phật  nhưng  vợ  (hay  chồng  mình)  chẳng  niệm,  vả  lại 

còn  phá  hoại  sự  niệm  Phật,  thậm  chí  xé  rách  kinh  sách,  trong  trường  hợp 

như vậy phải làm thế nào? 

 Ðáp: Việc  này  lúc  nãy chúng tôi đã  nói qua rồi,  mặc kệ  họ, đừng để  ý đến 

họ,  tự  mình  nhất  quyết  đừng  thoái  chuyển,  phải  biết  đây  là  nghiệp  chướng 

của mình hiện lên, hãy chắc thật niệm Phật, niệm đến lúc tâm địa của mình 

thanh tịnh, bình đẳng thì nghiệp chướng sẽ tiêu trừ hết.  Bạn phải có thể cảm 

hóa được họ. 



---o0o--- 

7.  Phụ lục 

 a. Ba yếu quyết của việc thọ trì kinh Vô Lượng Thọ 

i.   Khéo giữ gìn khẩu nghiệp, chẳng chê bai lỗi của người khác; 

Khéo giữ gìn thân nghiệp, đừng làm chuyện trái ngược với giới 

luật; 

Khéo giữ gìn ý nghiệp, thanh tịnh chẳng nhiễm. 

ii.  Phát bồ đề tâm, một hướng chuyên niệm A Di Ðà Phật. 

iii. Quán pháp như hoá, tam muội thường tịch. 

Nhận định:  

Lão  hòa thượng  luôn  luôn  nhấn  mạnh bí  quyết  tu  học Phật pháp cho 

được thành tựu là phải:  ‘Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài’.  Nếu có thể 

không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn, thì chẳng ai không thành 

công. 

Trong  bài  văn  Khuyên  Phát  Tâm  Bồ  Ðề,  Tổ thứ  mười  một  của  Tịnh 

Tông, Tỉnh Am đại sư chỉ rõ  ‘Trong việc tu hành cấp bách nhất là phải lập 

 nguyện  trước  tiên’.   Trong  chín  nhân  duyên  có  nói:   ‘Phát  Bồ  Ðề  Tâm  là 

 thiện căn, chấp trì danh hiệu là phước đức’ 

Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:   ‘Nguyện  rộng  thì  hành  sâu,  hư  không  chẳng 

 lớn, tâm vương mới lớn.  Kim cang chẳng cứng, nguyện lực cứng nhất’. 

Chú thích:  Bồ Ðề tâm tức là tín  nguyện tâm – tin  những  gì Phật  nói, 

muôn duyên buông xuống hết, cầu nguyện vãng sanh. 

---o0o--- 

 b. Thái độ và nhận thức cần có khi tu học Phật pháp 

i.                   Ấn Quang đại sư dạy chúng ta:  ‘Muốn được lợi ích chân 

 thật của Phật pháp thì phải tìm cầu từ sự cung kính, một phần 

 cung  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần  cung  kính  được 

 mười phần lợi ích’. 

ii.                  Học  Phật  phải  tin  sâu  nhân  quả,  hiểu  lý  của  nhân  quả. 

Bất luận là ‘Như Lai thành chánh giác’ hoặc là ‘chúng sanh đọa 

ác đạo’ đều chẳng ra ngoài nhân quả.  Kinh Dịch nói:  ‘Nhà tích 

 thiện  ắt  có  niềm  vui,  nhà  tích  điều  bất  thiện  ắt  có  việc  tai 

 ương’.   Tích  thiện  và  tích  bất  thiện  là  nhân;  niềm  vui  và  tai 

ương là quả. 

iii.              Kinh nói:  ‘Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả’.  Bồ Tát sợ 

chiêu  cảm  ác  quả  nên  ngăn  ngừa,  đoạn  trừ  nhân  ác,  từ  đó  tội 

chướng  tiêu  trừ,  công  đức  viên  mãn  mãi  đến  khi  thành  Phật. 

Chúng sanh thường  làm  nhân ác  nhưng  lại  muốn  miễn trừ  quả 

ác  cũng  giống  người  chạy  trốn  bóng  của  mình  dưới  ánh  nắng 

mặt trời, vất vả khổ nhọc cách nào cũng chẳng được.  Người vô 

trí khi làm chút ít việc thiện xong rồi hy vọng có phước báo to 

lớn; lúc gặp nghịch cảnh, có chút gì chẳng như ý liền nói: ‘Tôi 

làm  lành  nhưng  lại  gặp  nạn,  chẳng  có  nhân  quả’,  từ  đó  thoái 

tâm. 

iv.              ‘Tu phước còn phải tu huệ, tu Tịnh Ðộ’, tu phước dĩ nhiên 

là bắt đầu từ ‘đoạn ác tu thiện’.  Làm công quả ở đạo tràng nhất 

định phải giữ gìn tâm thanh tịnh, nhắm đến  mục tiêu ‘thành tựu 

giới,  định,  huệ  của  mình’,  đừng  tham  cầu  phước  báo.   Nhân 

viên  [trong  đạo  tràng] càng  không  thể  có  thái  độ:  ‘tôi  cho  bạn 

cơ hội tu phước báo’ để đối xử với những người đến làm công 

quả.   Tu  huệ  nên  cầu  đoạn  trừ  phiền  não.   Hoằng  Nhất  đại  sư 

khai thị: “Muốn trừ phiền não trước tiên phải quên ‘ngã’ (tôi)”. 

Tu hành chẳng rời sinh hoạt, nhất định từ ‘quên tôi, xả tiểu ngã, 

đến vô tư, vô ngã’ mà làm; như vậy mới có thể đoạn trừ phiền 

não,  trừ  ngã  chấp,  tu  học  giới,  định,  huệ;  đây  là  một  phương 

pháp rất kỳ diệu.  Nếu có thể dùng tâm ‘chân thành, thanh tịnh, 

từ bi’ để niệm  Phật cầu sanh  Tịnh độ thì đó là phước huệ  viên 

mãn. 

v.                 Người niệm Phật ăn chay để nuôi dưỡng tâm từ bi và tâm 

tường hòa.  Nếu chẳng thể chấm dứt ăn mặn thì nên ăn tam tịnh 

nhục  (thịt  mà  mình chẳng  thấy  giết,  chẳng  nghe  giết,  chẳng  bị 

giết vì mình), hoặc ăn chay buổi sáng, nhất quyết đừng sát sanh, 

đặc biệt  là sát sanh ở nhà.  Ðể cho trong  nhà thường được kiết 

tường, nếu thường sát sanh thì trong nhà biến thành lò sát sanh, 

oan hồn thường tụ tập, chẳng kiết tường. 

vi.              Phật, Bồ Tát giúp đỡ chúng ta bằng cách nói rõ đạo  lý về 

nghiệp nhân quả báo, nói rõ sự lợi hại, và phương pháp đoạn ác 

tu thiện cho chúng ta biết, chỉ như vậy mà thôi.  Thực sự muốn 

làm  thì  phải  do  tự  mình  làm;  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  thể  làm  thay 

chúng ta. 

vii.             Nghe  pháp  và  nghe  kinh  nhất  định  phải   ‘thâm  nhập  một 

 môn, huân tu lâu dài’, học tập không ngừng để thể hội, giác ngộ 

và  nỗ  lực  làm  được   ‘giải  và  hành  đều  tương  ứng’.   Lâu  ngày 

công phu sâu dày  mới phát sanh tác dụng --  mới có kết quả --, 

mới có thể hàng phục thói quen tập khí và đạt được thành tựu. 

viii.         Khổng Lão Phu Tử dạy chúng ta:  ‘Ða văn khuyết nghi, thận 

 hành kỳ dư’ (Nếu nghe nhiều mà còn có những chỗ nghi ngờ thì 

 hãy  thực  hành  cẩn  thận  những  điều  còn  lại,  tức  những  điều 

 mình không nghi), đây là thái độ nên có khi chúng ta nghe kinh, 

nghiên [cứu kinh] giáo.  Trong việc nghe kinh, nghiên giáo, căn 

cơ  của  mỗi  người  chẳng  giống  nhau,  mỗi  người  sẽ  hiểu  khác 

nhau, tâm đắc khác nhau, và chẳng tránh có chỗ nghi ngờ khác 

nhau.   Nghi  ngờ  là  một  căn  bịnh  nặng,  đừng  vì  nghi  mà  đánh 

mất  lòng  tin,  càng  không  thể  vì  nghi  mà  cản  trở  chánh  hạnh. 

Nên  tạm  thời  gác  chỗ  nghi  hoặc  qua  một  bên,  chỉ  thực  hành 

những gì mà mình chẳng nghi, chuyện này rất quan trọng.  Sau 

này  gặp  được  ‘minh  sư’  hoặc  cảnh  giới  tu  học  của  mình  đã 

nâng cao thì vấn đề nghi hoặc sẽ được giải đáp. 

ix.              Trong câu chuyện Pháp Chiếu vào Trúc Lâm tự, Văn Thù 

Bồ Tát nói với Pháp Chiếu:  ‘Hôm nay ông niệm Phật, đã đúng 

 lúc  rồi.   Trong  các  môn  tu  chẳng  có  gì  hơn  niệm  Phật.   Cúng 

 dường Tam  Bảo, tu phước  lẫn  tu huệ.  Hết thảy các pháp, Bát 

 Nhã  Ba  La  Mật,  thậm  thâm  thiền  định,  cho  đến  chư  Phật  đều 

 phát sanh từ niệm Phật.  Thế mới biết niệm Phật là vua của các 

 pháp.  Ông nên thường niệm pháp vô thượng này, đừng bao giờ 

 ngừng  nghỉ’.   Pháp  Chiếu  hỏi:   ‘Làm  thế  nào  để  niệm?’.   Văn 

Thù  Bồ  Tát  nói:   ‘Phía  tây  của  thế  giới  đó  có  Phật  A  Di  Ðà, 

 Ngài có nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn, ông nên niệm liên tục 

 đừng  để  gián  đoạn,  sau  khi  mạng  chung,  nhất  quyết  sẽ  vãng 

 sanh, vĩnh viễn chẳng thoái chuyển’. 

x.                  ‘Nhiếp  trọn  sáu  căn’  là  bí  quyết  của  sự  niệm  Phật,  lúc 

niệm  Phật  phải  nhiếp  nhĩ  căn,  lắng  nghe  từng  chữ từng  câu  rõ 

ràng,  đừng  để  mất.   Phật  hiệu  từ  tâm  khởi  lên,  âm  thanh  từ 

miệng phát ra, trở vào tai, liên tục chẳng gián đoạn.  Khi vừa có 

chút  vọng  niệm  liền  thâu  nhiếp  tâm  niệm  Phật,  nhiếp  nhĩ  căn 

lắng nghe, chẳng để vọng niệm tiếp tục, hết thảy tạp niệm sẽ từ 

từ tiêu trừ, công phu tự nhiên sẽ được đắc lực. 

xi.              Long Thư Tịnh Ðộ Văn nói:  

‘Ngày hết đêm sẽ đến, phải chuẩn bị cho đêm; 

Mùa nóng hết thì mùa lạnh sẽ đến, phải chuẩn bị cho mùa lạnh. 

Còn thì sẽ phải mất, phải chuẩn bị cho cái mất. 

Làm thế nào để chuẩn bị cho đêm?  Ðèn nến, giường chiếu. 

Làm thế nào để chuẩn bị cho mùa lạnh?  Áo ấm, than củi. 

Làm thế nào để chuẩn bị cho cái chết?  Phước huệ Tịnh Ðộ.’ 

xii.             Phật  dạy:   ‘Chẳng  thể  dùng  ít  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

 duyên  được  sanh  về  cõi  nước  đó’.   ‘Nhân  duyên’  tức  là  nghe 

kinh,  nghe  pháp,  ‘thiện  căn’  là  tin  tưởng  Phật  pháp,  ‘phước 

đức’ là thực sự làm theo, tu hành đúng như pháp. Ðầy đủ cả ba 

thì mới đạt được toàn bộ lợi ích của Phật pháp. 

xiii.         Tâm an lý đắc; Vì lý đắc (hiểu rõ lý) nên tâm an. 

xiv.         Lão Tử nói: ‘Ta có mối lo lớn vì ta có thân này; nếu ta chẳng 

có thân thì đâu có gì phải lo lắng’ 

xv.            Phàm phu chẳng thể vượt thoát tam giới là vì trong tâm có 

cái  ‘TA’.   Chỗ  huyền  diệu  của  pháp  môn  Ðại  thừa  là  ở  chỗ 

liệng bỏ chữ ‘Ta’ này đi, khi khởi tâm động niệm gì cũng nghĩ 

đến chúng sanh, chẳng nghĩ đến mình, là dạy mình chẳng chấp 

trước  trên  cái  ‘Ta’,  mở  rộng  tâm  lượng,  phóng  lớn  lên,   thì  tự 

nhiên ‘chấp Ta, tướng Ta, ngã kiến’ sẽ mất hết. 

xvi.         Ấn Quang đại sư khuyên người mới học Phật phải đọc cuốn 

Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên,  An  Sĩ 

Toàn  Thư  là không  ngoài  mục  đích tìm khuyết điểm của  mình 

mà thôi, cũng giống như soi gương tìm ra vết dơ của mình.  Lão 

hòa thượng Tịnh Không đau lòng mỏi miệng giảng đi giảng lại 

cũng là vì vậy. 

xvii.       ‘Tâm niệm quá nhiều phiền phức thật! 

Xưa nay lặng niệm khó muôn vàn!’ 

 (Niệm đầu thái đa chân phiền não.  

 Cổ lai nhất niệm tối nan bình) 

Bịnh  nặng  nhất  của  chúng  ta  là  tâm  không  định,  tâm  cứ  tán 

loạn,  nghĩ  ngợi  lung  tung,  chẳng  thể  an  định,  vì  vậy  nghĩ  về 

bịnh  sẽ  bị  bịnh,  nghĩ  về  già  sẽ  biến  thành  già  nua.   Mục  đích 

của việc niệm Phật là để đè nén, hàng phục những vọng tưởng 

phiền não này. 

xviii.    Thiền định, thiền là bên ngoài không trước tướng, định là bên 

trong không động tâm.  Thiền định là thủ đoạn chứ không phải 

là mục đích, Bát Nhã trí huệ mới là mục đích. 

xix.         Tu  hành phải dồn sức  vào  tâm  niệm,  tu  hành chẳng phải tu 

để thành một người có tài ăn nói lưu loát, lanh lẹ.  Nhà Nho nói 

‘Lúc học vấn thâm sâu thì tâm ý bình lặng’. (Học vấn thâm thời 

ý khí bình) 

xx.             Nghe  kinh  nghe  pháp  nên  đặt  mục  tiêu  trên  ‘một  bộ  kinh 

điển  hoàn chỉnh’  thì  mới có thể đạt được  lợi  ích  hoàn  toàn,  và 

cũng có thể tránh khỏi căn bịnh ‘đoạn chương thủ nghĩa’  (hiểu 

 nghĩa rời rạc theo từng phần nhỏ, ý nói: không lãnh hội được ý 

 nghĩa toàn bộ kinh).  Thường thấy có  một  vài đồng tu  vì  nhân 

duyên chưa đầy đủ, nghe kinh nghe pháp chỉ mới nghe một vài 

đoạn, không có thời gian hoặc cơ hội nghe hết cả bộ kinh (như 

kinh  Vô  Lượng  Thọ)  nhưng  cũng  có  thể  sanh  tâm  hoan  hỷ, 

được  lợi  ích  nơi  Phật  pháp.   Thử  nghĩ  nếu  có  thể  phát  tâm 

nguyện rộng lớn nghe trọn hết một bộ kinh thì được lợi ích nơi 

Phật pháp sẽ chẳng thù thắng hơn sao! 

xxi.         Hoằng Nhất đại sư nhắc nhở người tu hành nên chú ý ‘công 

và  tội  không thể  bù đắp cho  nhau’ (công  không chuộc  nổi tội) 

thì mới phù hợp với đạo lý nhân quả.  Nếu không thì [những tư 

tưởng sai lầm như] ‘người đã làm việc thiện to lớn thì dù có làm 

chuyện ác cũng chẳng bị báo ứng’, ‘bây giờ làm việc ác chỉ cần 

sau  này  làm  việc  thiện  để  bù  đắp,  bù  trừ thì  được  rồi!’,  đây  là 

những  sự  hiểu  lầm  về  nhân  quả,  là  những  thiên  kiến  sai  lầm. 

Người tu hành đoạn ác là sau này không tái phạm trở lại, là cắt 

đứt  nhân  ác,  duyên  ác.   Tu  thiện  tức  là  tu  nhân  thiện,  duyên 

thiện, tích  lũy công đức, phá  mê khai  ngộ, chuyển phàm  thành 

thánh. 

A Di Ðà Phật. 

---o0o--- 

 c. Lợi ích thù thắng của sự nhiếp thọ chúng sanh của kinh Vô Lượng Thọ 

Năm  Dân  quốc  bảy  mươi  sáu  (1987) lão  hòa  thượng  Tịnh  Không  kỷ 

niệm ngày cụ Lý Bỉnh Nam vãng sanh, vì muốn báo ân pháp nhũ của ân sư 

nên  đặc  biệt  khai  giảng  kinh  ‘Phật  Thuyết  Ðại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang 

Nghiêm Thanh Tịnh Bình Ðẳng Giác’.  Từ lúc giảng kinh đến nay, đồng tu 

trong và ngoài nước đều vui vẻ tán thán, đều cảm được sự lợi ích thù thắng 

từ sự nhiếp thọ chúng sanh của kinh này, càng cảm niệm cái nhìn sáng suốt, 

rốt ráo của lão hòa thượng đã chọn bộ kinh phương tiện nhanh chóng, thẳng 

tắt, rốt ráo, viên mãn này để dẫn dắt chúng sanh, để làm kim chỉ nam cho sự 

tu hành, thành tựu cho Phật quả Bồ Ðề viên mãn của chúng sanh. 

Lão hòa thượng từ bi thương xót [chúng ta] cứ giảng đi giảng lại đến 

nay đã giảng hết chín lần, hội giảng kinh mỗi lần càng thù thắng hơn trước, 

những người đạt được lợi ích chân thật chẳng thể tính đếm nổi.  Hiện nay lão 

hòa thượng đang giảng lần thứ mười ở Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba, trong bốn sự 

‘Tín,  Giải,  Hành,  Chứng’  đặc  biệt  nhấn  mạnh  ở  ‘Hành,  Chứng’,  hy  vọng 

những  người  có  duyên  nghe  được  đều   ‘phát  Bồ  Ðề  tâm  chân  chánh,  một 

 hướng chuyên niệm  A Di Ðà  Phật, cầu sanh Tịnh Ðộ’.   Ðồng thời cũng  hy 

vọng  quý  vị  đồng  tu  trong  Tịnh  Tông  có  thể  áp  dụng  Phật  pháp  viên  dung 

vào trong đời sống và việc làm hằng ngày, để có thể cải thiện hoàn cảnh xã 

hội, cứu vãn kiếp vận của thế giới đầy dẫy tai nạn. 

Lão hòa thượng chỉ rõ bản hội tập của kinh này là dựa trên sư thừa hẳn 

hòi, là được lão sư Lý Bỉnh Nam ở Ðài Trung đích thân truyền thừa (thầy Lý 

là học trò của Ấn Quang đại sư); bản hội tập kinh này đã được lão pháp sư 

Huệ  Minh  ấn  chứng,  pháp  sư  Từ  Châu  đích  thân  soạn  khoa  phán,  đã  khai 

giảng  ở  Ðại  lục.   Tuyên  giảng  hơn  mười  năm  nay  cũng  thường  nghe  đến 

nhiều người y theo kinh này tu hành được vãng sanh, họ dự biết trước ngày 

giờ,  hoa  nở thấy Phật,  họ  làm chứng cho  việc  vãng sanh,  rất  nhiều  đồng tu 

đã chứng kiến tận mắt, số nghe đến còn nhiều hơn nữa.  Như vậy đủ để thấy 

công đức của bản hội tập kinh này rất thù thắng, được hết thảy mười phương 

ba đời chư Phật gia trì, hộ niệm. 

Khả  năng  chữ  nghĩa  của  người  đời  nay  chẳng  bằng  người  thời  xưa, 

nhiều  người  không  hiểu  văn  ‘Văn  Ngôn’,  thậm  chí  chẳng  có  năng  lực  đọc, 

huống chi kinh Vô Lượng Thọ có đến năm bản dịch gốc, thực sự rất khó đọc 

hết năm bản ấy.  Ðồng tu trong hội chúng ta cũng biết việc này nên rất cảm 

niệm  lời  giáo  huấn  tha  thiết,  ân  cần  của  lão  hòa  thượng  đã  dùng  tâm  cung 

kính, kiền thành để khuyên lơn hết thảy đồng tu, bất luận nghe kinh, nghiên 

giáo, hoặc niệm Phật tu hành đều nên bắt đầu từ bản hội tập kinh Vô Lượng 

Thọ.  Hiểu rõ lý mới có thể tin sâu, tin sâu rồi mới có thể phát nguyện thiết 

tha, nguyện khẩn thiết mới có thể phụng hành, phụng hành thì tự nhiên công 

phu  sâu  dày.   Có  thể  tín,  nguyện,  hành  cả  ba  liên  đới  mật  thiết  như  vậy, 

chẳng thiếu thứ nào thì mới có thể đạt được lợi ích chân thật của Phật pháp. 

Những  đại  đức  đồng  tu  ưa  thích  kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã,  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa nếu có thể lấy kinh Vô Lượng Thọ làm cơ sở, bắt đầu từ 

kinh Vô Lượng Thọ thì càng dễ đạt được lợi ích rốt ráo của đại kinh. 

A Di Ðà Phật 

            Tứ  chúng  đồng  tu  tại  Tịnh  Tông  Học  Hội  Thành  Phố  Ðài  Nam  kính 

 ghi. 

---o0o--- 

 d. Ý nghĩa của Phật thất và niệm Phật 

Phật thất là căn cứ trên đoạn:  ‘Nếu có người thiện nam tử, người thiện 

 nữ  nghe  đến  A Di  Ðà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu  trong  vòng  một  ngày,  hoặc 

 hai ngày, …, hoặc bảy ngày, nhất tâm bất loạn.  Người này lúc lâm chung, A 

 Di Ðà Phật và chư thánh chúng hiện ra ở trước mặt.  Lúc người này mạng 

 chung, tâm chẳng điên đảo ắt được vãng sanh về cõi Cực Lạc của A Di Ðà 

 Phật’   trong  Phật  thuyết  A  Di  Ðà  Kinh.   Trong  những  pháp  hội  niệm  Phật, 

hy  vọng  dùng  tâm  chí  thành,  tâm  khẩn  thiết,  buông  xuống  hết  vạn  duyên, 

nhất tâm niệm Phật, đạt được hiệu quả khắc kỳ cầu chứng  (cầu chứng được 

 nhất tâm bất loạn trong vòng bảy ngày, xây dựng lòng tin và bằng chứng để 

 vãng sanh).  

Ấn Quang đại sư dạy: ‘Nhiếp trọn sáu căn là bí quyết niệm Phật’. 

Lúc  niệm Phật  nhất định phải thâu  nhiếp  nhĩ căn,  lắng  nghe từng câu, từng 

chữ rõ ràng, rành mạch, đừng để luống qua.  Phật hiệu phát khởi từ tâm, âm 

thanh từ miệng niệm, lọt vào tai, liên tục chẳng dứt.  Vừa có chút vọng niệm 

thì liền thâu nhiếp tâm lại để niệm Phật, đóng cái tai lại và lắng nghe, chẳng 

để  cho  vọng  niệm  tiếp  tục.   Hết  thảy  vọng  niệm  tự  nhiên  từ  từ  biến  mất, 

công phu tự nhiên đắc lực. 

Lão hòa thượng Tịnh Không thường khuyến khích đồng tu phải dùng 

tâm ‘chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi’ để niệm Phật, như 

vậy  câu  Phật  hiệu  này  mới  tương  ứng,  mới  được  bổn  nguyện  oai  thần  của 

đức Phật A Di Ðà gia trì, mới là chắc thật niệm Phật.  Và nói: ‘Chỉ cần đệ tử 

Di Ðà thực sự chịu buông xuống, xả trừ vọng niệm, chánh niệm tự nhiên sẽ 

hiện tiền’.   Cổ đức có câu: ‘Chỉ cầu trừ vọng, đâu cần tìm chân [thật]’.  Phải 

biết  ‘mục  đích  của  niệm  Phật  vốn  là  công  phu  dùng  chánh  niệm  đánh  đổi 

vọng  niệm, dùng  một chánh  niệm chống đỡ vô số  vọng  niệm’.  Nếu có  thể 

chắc  thật  niệm  Phật  thì  bất  cứ  lúc  nào  chánh  niệm  cũng  phân  minh,  thánh 

hiệu  Di  Ðà  thường  nằm  trong  tâm.   Vì  lúc  nào  cũng  có  Phật  hiệu  nên  mới 

đạt đến ‘quên ta, quên mình’; nhờ quên mình như vậy nên chẳng có chướng 

ngại.  Vì lúc nào cũng có Phật hiệu [trong tâm] thì tự nhiên được đại tự tại, 

công phu tự nhiên đắc lực. 

Trong quyển ‘Tâm Thanh Lục’ lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ cũng chỉ rõ: 

“Chí  tâm  xưng  niệm  thánh  hiệu  Di  Ðà  này  cũng  giống  như  ‘luyện  khoáng 

(quặng) thành  vàng’  là  loại  bỏ  hết thảy tạp chất  đến  lúc sạch  hoàn toàn,  xả 

bỏ  hết  thảy  vô  minh phiền  não.  Nếu được  vậy tức  là đã  luyện  thành  vàng, 

chẳng còn là quặng nữa”. 

Chí thành niệm Phật là tự lực và Phật lực gia trì, là sự kết hợp của 

hai lực [lượng này]. 

Chí  thành  niệm  Phật  là  cắt  cỏ  mọc  um  tùm,  bỏ  chất  tạp,  luyện 

khoáng thành vàng. 

Chí thành niệm Phật là buông xuống hết vạn duyên, là chứng minh 

cho sự phát Bồ đề tâm, cầu nguyện vãng sanh. 

Chí  thành  niệm  Phật  là  sự  khảo  nghiệm  coi  ‘tam  tư  lương’  tín  - 

nguyện - hạnh đầy đủ hay không. 

Chí thành niệm Phật là thiện căn và phước đức hiện tiền. 

---o0o--- 

 e. Giới thiệu sơ lược về Tam Thời Hệ Niệm 

Tam  Thời  Hệ Niệm  là  do  Trung Phong quốc sư đời  Tống  đặt ra,  nội 

dung  gồm  có  tụng  kinh,  trì  danh,  giảng  kinh,  hành  đạo,  sám  hối,  phát 

nguyện,  xướng  tán,  bảy  phương  pháp  hợp  lại  làm  thành,  pháp  sự  này  phân 

chia ra thành ba đoạn để cử hành. 

Mục tiêu chính của Tam Thời Hệ Niệm là khuyên dạy vong linh sanh 

khởi  lòng  tin  chân  chánh,  tâm  nguyện  khẩn  thiết,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

phương Tịnh độ.  Người làm lễ Tam Thời Hệ niệm thay thế vong linh cũng 

có  thể  lợi  dụng  cơ  hội  này  để  tu  tập  Tịnh  nghiệp.   Ðây  không  những  là  để 

khuyến đạo vong linh, đồng thời cũng là để khuyến đạo chính mình, tự mình 

đạt được lợi ích, vong linh cũng được lợi ích, thiệt là cả hai cõi minh dương 

đều lợi, hết sức khế cơ cho những đồng tu tu trì Tịnh nghiệp. 

 Vãng  tích  sở  tạo  chư  ác  nghiệp                    (Những  ác  nghiệp  tạo  từ 

 trước 

 Giai do vô thỉ tham sân si                  Ðều do tham sân si từ vô thỉ 

 Tùng thân khẩu ý chi sở sanh            Từ thân khẩu ý sanh ra 

 Ngã  kim  Phật  tiền  cầu  sám  hối                    Trước  Phật  con  nay  cầu 

 sám hối) 

 Chư  khổ  tận  tùng  tham  dục  khởi        (Hết  thảy  khổ  khởi  lên  từ  tham 

 dục 

 Bất  tri  tham  dục  khởi  hà  nhân            Chẳng  biết  tham  dục  khởi  từ 

 nhân gì 

 Nhân vong tự tánh Di Ðà Phật                   Vì quên mất tự tánh Di Ðà 

 Phật  

 Vọng niệm phân phi tổng thị ma.      Vọng niệm sôi nổi đều là ma.) 

---o0o--- 

 f.  Khó gặp thầy tốt 

Học  hành  phải  y  theo  minh  sư  chứ chẳng  phải  danh  sư.   Minh  sư  có 

thể  chỉ  dẫn  bạn  đi  trên  đường  bằng  phẳng,  đi  về  đường  hướng  sáng  sủa. 

Minh sư là người chỉ đường, chỉ điểm phương hướng cho mình, phòng ngừa 

cho mình chẳng đi lạc đường.  Ðồng tu là người khuyến khích lẫn nhau, dùi 

mài, trao giồi lẫn nhau, có ‘thầy tốt bạn tốt’ mới có thể thành tựu. 

Người  sơ  học  chưa  đủ  năng  lực  phân  biệt  tà  -  chánh,  thị  -  phi;  khi 

nghe người này rồi nói người này tốt, đi theo họ; nghe người kia xong thì nói 

người  kia tốt, bị  họ chuyển dời.  Cũng  như trẻ em, cha  mẹ  phải chăm  nom 

kỹ càng vì nó chẳng biết tà - chánh, thị - phi, chẳng biết được - mất, lợi - hại, 

cần phải có thầy dạy dỗ.  Ðợi đến lúc bạn có thể phân biệt tà chánh, thị phi, 

chẳng bị người ta xỏ mũi dẫn đi, có năng lực này rồi, lão sư có thể cho bạn 

đi  ra  ngoài tham  học.  Thầy thật  là đại từ  đại bi!   Bảo đảm dạy  dỗ, tận tâm 

tận lực. 

Ðạo lý thầy trò thiệt chỉ có thể  gặp  mà chẳng thể cầu,  vô cùng  hiếm 

có!   Ðây  là  cơ  duyên,  tự  mình  phải  trồng  thiện  căn,  vun  bồi  thiện  duyên. 

Nếu thực sự chẳng gặp được thì cũng còn phương pháp, đó tức là học người 

xưa.   Lúc  trước  thầy  Lý  Bỉnh  Nam  dạy  tôi   (tôi  ở  đây  chỉ  lão  hòa  thượng 

 Tịnh Không),  thầy  rất  khiêm  nhường  mà  nói: ‘Khả  năng  của  tôi  chỉ  có  thể 

dạy  cho  ông  năm  năm’.   Thầy  dạy  tôi  học  theo  Ấn  Quang  pháp  sư.   Ấn 

Quang  pháp  sư  là  thầy  của  thầy  Lý,  thầy  khuyến  khích  tôi  tôn  Ấn  Quang 

pháp sư làm thầy.  Lúc đó tôi mới bắt đầu học, còn chưa xuất gia.  Thầy nói 

với tôi: ‘Người  xưa đừng  học theo  Tô Ðông Pha,  người thời  nay  đừng  học 

theo Lương Khải Siêu.’  Hai người này đều là học giả Phật học lỗi lạc, trên 

‘Phật học’ họ là học giả uyên thâm, nhưng trên ‘học Phật’ họ chẳng có thành 

tựu, chẳng thể học theo hai người này.’ 

Lúc chúng ta chẳng tìm được thiện  tri thức thì có thể tìm  người  xưa, 

làm  học  trò  tư  thục  của  người  xưa.   Những  người  dùng  phương  pháp  này 

được  thành  tựu  rất  nhiều,  ở  Trung  Quốc  người  đầu  tiên  tôn  người  xưa  làm 

thầy  là  Mạnh  Tử.   Mạnh  Tử  học  theo  Khổng  Tử,  lúc  bấy  giờ  Khổng  Tử 

chẳng còn  nhưng sách  vở của  ngài còn  lưu  lại trong thế  gian  nên Mạnh Tử 

chuyên đọc và học theo sách của Khổng Tử, tiếp nhận lời dạy của Khổng Tử 

trong sách, một lòng một dạ học theo Khổng Tử.  Mạnh Tử học theo vị thầy 

này,  chuyên  học  một  vị  thầy,  học  rất  thành  công,  vì  vậy  nên  trong  lịch  sử 

Trung  Quốc  người  ta  tôn  Khổng  Tử  làm  Ðại  Thánh,  Chí  Thánh,  Mạnh  Tử 

làm Á Thánh. 

Sau  này  trong  lịch  sử  Trung  Quốc  có  rất  nhiều  người  dùng  phương 

pháp  này  được  thành  công,  lừng  danh  nhất  là  Tư  Mã  Thiên  triều  Hán,  ông 

viết quyển lịch sử Trung Quốc đầu tiên ‘Sử Ký’.  Tư Mã Thiên học Tả Khưu 

Minh, ông chỉ học một người, chuyên đọc tụng ‘Tả Truyện’, chuyên học văn 

chương, tu dưỡng của ‘Tả Truyện’, ông học thành công và trở thành một văn 

hào  thời  đó.   Còn  Hàn  Dũ  đời  Ðường,  ông  là  một  trong  tám  văn  hào  nổi 

tiếng đời Ðường, Tống, còn có hiệu là Hàn Xương Lê, người chuyển đổi nền 

văn học sau tám đời suy thoái; thầy của Hàn Xương Lê là ai?  Tức là Sử Ký. 

Ông  học Tư Mã Thiên, chuyên  học Sử Ký, học  văn chương,  giáo  huấn của 

Sử Ký và trở thành lãnh tụ của tám nhà [văn hào] đời Ðường, Tống. 

Trong nhà Phật, Ngẫu Ích đại sư triều Minh là một Tổ sư Tịnh Tông. 

Thầy  của  Ngài  là  ai?   Là  Liên  Trì  đại  sư.   Lúc  bấy  giờ  Liên  Trì  đại  sư  đã 

vãng  sanh  rồi,  sách  vở  của  Liên  Trì  đại  sư còn  lưu  lại  trong  đời,  Ngẫu  Ích 

đại sư bèn chuyên học sách vở của Liên Trì đại sư. 

Sự giáo học từ đời xưa của Trung Quốc đều hy vọng đời sau vượt trội 

hơn  đời  này,  nếu  chẳng  thể  vượt  trội  thì  giáo  dục  [kể  như]  hoàn  toàn  thất 

bại.  Chẳng giống người ngày nay có tâm đố kỵ, chướng ngại luôn sợ người 

ta hơn mình, khi dạy người khác thì luôn giữ lại một ít, chẳng chịu tận tâm 

dạy học, đây gọi là keo pháp. 

Chú thích: tài liệu trong phần này được trích từ bài giảng ‘Nhận thức 

Phật giáo’ của lão hòa thượng Tịnh Không tại Miami. 

---o0o--- 

 g. Nhàn đàm về chuyện học Phật 

i.     Tin  sâu  nhân  quả,  trồng  nhân  gì  thì  gặt  quả  đó.   Bố  thí  vô  uý 

được khoẻ mạnh, sống lâu. 

ii.    Rất  nhiều  người  nói  về  nhân  quả  [theo  một  cách] rất  dễ  gây  ra 

hiểu  lầm,  tức  là  họ  chỉ  nhấn  mạnh  nhân  quả  đời  trước.   Vì  họ 

cho rằng hết thảy đều do vận mạng định sẵn nên trở thành tiêu 

cực, chẳng muốn làm gì cả, và cách nói chẳng làm gì được (chỉ 

nghe  theo  trời,  theo  vận  mạng  an  bài)  người  nghe  theo  Túc 

Mạng Luận, nhưng coi nhẹ nhân quả của đời này -- những việc 

làm của mình trong đời này là mấu chốt quan trọng hơn. 

iii.   Mục đích nói về nhân quả có hai thứ: 

Thứ nhất: An tâm, làm cho bạn định tâm, đừng vì ngoại duyên 

chẳng vừa ý mà nổi tâm bất bình, lúc nghịch cảnh đến thì đừng 

lo sợ, phải mạnh dạn nhận lấy. 

Thứ  hai:  Lập  mạng,  muốn  bạn  phát  nguyện  lập  chí,  mạnh  dạn 

tạo lập hạnh phúc cho mình. 

iv.   Những chỗ có Bồ Tát đều làm cho hết thảy chúng sanh sanh tâm 

hoan hỷ.  Khi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều chẳng 

có tâm làm não hại chúng sanh; phải kết thiện duyên với tất cả 

chúng sanh, đừng kết ác duyên. 

v.           Trì giới: Giới luật chẳng phải là trói buộc, là những gì [bạn] 

chẳng  làm.  Vì vậy giới luật giúp cho bạn tránh những sự dụ dỗ 

phi pháp, chẳng bị cảnh giới bên ngoài chi phối, ngược lại [nhờ 

giữ giới nên] được khinh an, tự tại. 

vi.   Vô úy bố thí: 

1.  Không  sát  sanh:  chúng  sanh  bình  đẳng,  tôn  trọng  sanh 

mạng, tiếc thương sanh mạng. 

2. Không não hại chúng sanh: đừng làm cho người ta chẳng 

được an ninh. 

3.  Cứu  tế  khi  nguy  cấp:  phóng  sanh,  hiến  máu,  cứu  người, 

cứu động vật. 

vii.  Ăn ít cho khoẻ và có tinh thần.  Những thức ăn được thêm chất 

hóa  học  và  gia  công  dễ  sanh  bịnh,  thậm  chí  dễ  sanh  ung  thư, 

nên ít ăn những thứ này, tốt nhất là đừng ăn. 

viii. Người xưa dạy: ‘Buổi sáng ăn cho có dinh dưỡng, buổi trưa ăn 

cho no (để làm việc), buổi tối ăn ít (dễ ngủ). 

ix.   Bác sĩ chuyên khoa tim danh tiếng Ðổng Ngọc Kinh bàn về đạo 

lý khoẻ mạnh: 

a.     Ăn  uống,  vận động,  ngủ  nghỉ, kiểm soát tâm  lý cho được 

quân bình. 

b.      Bịnh  lâu  ngày  thành  thầy  thuốc  hay,  chỉ  có  thể  chữa  cho 

mình, không thể chữa cho người khác.  Thuốc phải cho đúng 

bịnh! 

x.           Ô nhiễm  mang đến tật bịnh: sanh hoạt bị ô nhiễm, thân thể 

bị ô nhiễm, hoặc tâm lý bị ô nhiễm.  Phương pháp trị bịnh hay 

nhất  là:  tâm thanh tịnh, thân sẽ thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh 

thì tự nhiên khoẻ mạnh. 

xi.    Giải  mở  oan  kết,  gút  mắt:  là  một  công  khóa  quan  trọng  trong 

nhà Phật, cần có: 

a.     Tự lực: đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, hồi hướng cho 

oan gia chủ nợ. 

Chuyên tu  tâm thanh tịnh, thân tâm  thanh tịnh,  duyên  đoạn 

rồi thì quả báo chẳng sanh. 

b.     Tha lực: Phật lực gia trì, chí thành niệm Phật, được nguyện 

lực của đức Phật A Di Ðà gia trì. 

xii. Tật bịnh của người hiện nay phần đông là do sanh hoạt tập quán 

không tốt gây ra 

xiii. Ðạo dưỡng sanh:  dưỡng tâm trong  lúc tĩnh,  lúc tịnh (như niệm 

Phật), dưỡng thân trong lúc động (như lạy Phật) 

xiv.  Ăn  chay  không  được  thì  đừng  miễn  cưỡng,  không  thể  vì  mình 

muốn  ăn  chay  mà  ảnh  hưởng,  tạo  phiền  phức  cho  người  nhà, 

làm  cho  cả  nhà  chẳng  yên,  thế  thì  đã  chẳng  từ  bi,  lại  không 

khéo léo.  Nếu ăn chay không được thì nên ăn tam tịnh nhục. 

xv.   Việc  ăn  chay  là  do  Lương  Võ  Ðế  đề  xướng,  sau  khi  đọc  kinh 

Lăng Già vua rất cảm  động, phát tâm từ bi, chẳng  nhẫn ăn thịt 

chúng sanh.  Sau đó được người xuất gia hưởng ứng, trở thành 

điểm đặc sắc của Phật giáo Trung Quốc (Nhật, Ðại Hàn, nhiều 

nước ở Ðông Nam Á [ngoại trừ Việt Nam] đều chẳng có). 

xvi.   Phương  pháp  ngừa  muỗi,  kiến,  dán  (chẳng  dùng  thuốc  sát 

trùng). 

a.     Trong bếp giữ gìn sạch sẽ, nấu ăn xong phải lau chùi gọn 

(để ngừa dán) 

b.     Dùng thùng rác có nắp đậy (ngừa dán, kiến) 

c.      Cửa sổ cần dùng cửa lưới (ngừa ruồi, muỗi, trùng) 

d.      Chân  bàn  của  bàn  ăn  dùng  băng  keo  hai  mặt  dán  xung 

quanh để ngừa kiến, mỗi tháng thay một lần. 

e.      Ðốt nhang đuổi muỗi (dùng nhang điện an toàn hơn, gây 

tổn  hại  cho  thân  thể  ít  hơn),  và  phải  mở  hé  cửa  hoặc  cửa 

sổ,  để  muỗi  có  đường  bay  ra  ngoài,  đừng  kết  oán  thù  với 

những động vật nhỏ này. 

f.        Ði  ra  ngoài  có  thể  dùng  kem  thoa  ngừa  muỗi,  và  tránh 

những nơi có nhiều muỗi. 

xvii.   Từ  trước  đến  nay  trong  sách  thường  dạy  người  ta  phải  ăn  thịt 

mới có đủ dinh dưỡng, mới khoẻ  mạnh, động vật sanh ra là để 

người ăn thịt!  Và nói: ‘Tôn giáo là  mê tín, chẳng có thần tiên, 

chẳng có Bồ Tát, và cũng chẳng có địa ngục, người chết thì hết, 

việc gì cũng chẳng còn’.  Vì [có những quan niệm sai lầm như] 

vậy  nên  ngày càng  nhiều  người chẳng tin  nhân quả,  muốn  làm 

gì thì làm, tham đắm trong ngũ dục, chẳng thể tự chủ. 

xviii.   Khi  nhìn  thấy  người  ta  giỏi,  tốt  hơn  mình  thì  chịu  không  nổi, 

đây  là đố kỵ.  Ðố kỵ thuộc  về [tội] ăn cắp, là tập  khí từ vô thỉ 

kiếp  đến  nay.   Phải  thành  tâm  hối  cải,  khi  nhìn  thấy  chuyện 

thiện  phải tùy  hỷ, có thể hoan hỷ  khi  nhìn thấy cái tốt, cái đẹp 

của  người  khác  là  thành  tựu  công  đức  cho  mình,  tức  là  tùy  hỷ 

công đức. 

xix.  Nhẫn nhục là công phu giữ gìn công đức của mình, là công phu 

trước  khi  được  định.   Người  xưa  thường  nói:  ‘[Việc]  nhỏ  mà 

không nhẫn thì làm loạn mưu lớn’.  Thành tựu nhỏ cần nhẫn nại 

ít,  thành  tựu  lớn  cần  phải  nhẫn  nại  nhiều.   Nhưng  nhẫn  nhục 

chẳng  phải  đè  nén,  đè  nén  lâu  ngày  sẽ  tích  lũy  thành  bịnh. 

Nhẫn nhục đúng cách là vượt thoát ra khỏi phạm vi của sự tranh 

chấp, dùng trí huệ hóa giải, dùng độ lượng bao dung. 

xx.   Thuốc  bổ  tốt  cách  mấy  cũng  thua  tâm  thanh  tịnh,  tâm  vui  vẻ. 

Ham  muốn  ít,  biết  đủ  thì  thường  vui.   Ham  muốn  ít  thì  tâm 

thanh tịnh, biết đủ thì thường khoái lạc. 



---o0o--- 

Tóm lại chỉ có niệm Phật là tốt.  A Di Ðà Phật! 



 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các bậc 

 thức giả hoan hỷ phủ chính cho.  

 Xin thành thật cám ơn.  

 Một nhóm Diệu Âm cư sĩ, 9-4-2004 



HẾT 



1 . Trăm giới ngàn như (Bách giới thiên như): Theo tông Thiên Thai có mười 

giới: từ ngạ quỉ, súc sanh, địa ngục.. cho đến chư Phật. Trong mỗi giới lại có 

đủ mười giới (mỗi giới có đủ mầm mống mười pháp giới ở trong), nên 10 x 

10 = 100 giới. Trong mỗi giới lại có mười môn như thị (mười thứ đúng như 

thế).  Diệu lý của thật tướng từ xưa đến nay vẫn ‘như như’, chẳng hề biến 

đổi nên gọi là Như; y vào Thực Tướng và phải hiện ra Thế Ðế nên gọi là 

Thị.  Hai chữ Như Thị là trạng thái của Thực tướng, nó phải như như thế 

thế.  Mười cái Như thị là như thị tướng, như thị thể, như thị tánh, như thị 

lực, như thị tác, như thị nhân, như thị duyên, như thị quả, như thị bản mạt 

cứu kính (cái gì cũng có gốc, ngọn, từ gốc đến ngọn đều bình đẳng rốt ráo), 

(xem kinh Pháp Hoa) Mỗi một pháp giới có mười cái Như Thị, một trăm 

pháp giới thành ra một ngàn cái Như Thị. Tông Thiên Thai dùng chữ “bách 

giới thiên như” để chỉ tất cả các pháp. 

2 . Trong kinh có tỷ dụ ‘thân người khó được’ như sau: từ trên đỉnh núi cao 

thả  một  sợi  chỉ  xuống,  phía  dưới  chân  núi  đặt  một  cây  kim,  thả  sợi  chỉ  từ 

đỉnh núi xuống và xỏ ngay vào cây kim ở dưới chân núi, gió vừa thổi nhẹ thì 



sợi chỉ chẳng biết sẽ bay đến phương  nào  rồi!  Ðừng  nói  là chỉ có  một sợi, 

dù có một ngàn sợi,  mười ngàn sợi, có sợi nào may mắn xỏ được ngay vào 

lỗ kim, sác xuất của việc này xảy ra vô cùng nhỏ bé, chuyện này rất khó xảy 

ra, mất thân người rồi muốn được thân người trở lại cũng khó như vậy! 



3 . Ðịa Thượng Bồ Tát: Các vị Bồ Tát từ Sơ Ðịa trở lên. 







Document Outline


	1. Ý nghĩa chân thật của ‘Bổn Nguyện Niệm Phật’

	a. Bổn nguyện là gì? 

	b. Chẳng phát nguyện thì niệm Phật không thể vãng sanh. 

	c. Ðời mạt pháp, tà sư nhiều như cát sông Hằng. 





	2.  Làm thế nào để khế nhập cảnh giới của Phật

	a. Phàm và Thánh cùng một thể -- duy tâm sở hiện, duy thức sở biến

	b. Chuyển phàm thành thánh -- Hạ thủ công phu từ tâm niệm. 

	c. Cảnh giới của thánh nhân (Phật) -- Ðối xử hòa mục, đối đãi bình đẳng

	d. Giáo dục tôn giáo, cứu vãn thế giới:





	3.  Uống nước nhớ nguồn, bàn về ân đức

	a. Niệm Phật, Pháp môn hạng nhất của nền giáo dục Phật Ðà.  Văn Thù, Phổ Hiền, Thiện Tài đều tu pháp này

	b. Chúng sanh vốn là Phật – vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà đọa lạc trong sáu nẻo, thập pháp giới

	c. Chắc thật niệm Phật, khỏi đoạn phiền não, một đời thành Phật. 

	d. Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối.  Năng chấp, sở chấp đều không thể đạt được. 

	e. Ban châu Tam muội

	f. Tướng lành lúc Hàn Quán Trưởng vãng sanh

	i. Thấy Phật lần đầu

	ii.Thấy Phật lần thứ hai

	g. Uống nước nhớ nguồn, bàn về ân đức.  Ân của thầy, ân của hộ pháp. 

	h. Bậc tái lai – Lão cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập kinh Vô Lượng Thọ

	i.  Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Vô Lượng Thọ đều là pháp luân viên mãn. 

	j. Chuyên tu Tịnh Ðộ.  Giải và Hành cùng coi trọng. 





	4.  Tu hành như thế nào? 

	a. Thâm giải kinh giáo – Tin sâu, nguyện thiết, phụng hành. 

	b. Tu hành – Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác

	c.  Phản tỉnh, sửa lỗi lầm, tiêu nghiệp chướng

	d. Học Phật phải bắt đầu từ khởi tâm động niệm

	e. Kinh cứu mạng trong thời Mạt pháp – Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh. 

	f.  Khuyến tín, Khuyến nguyện.  Tán thán lẫn nhau. 

	g. Niệm niệm vì Phật pháp, vì chúng sanh





	5.  Tịnh nghiệp Tam phước

	a. Tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời chư Phật. 

	b. Phật pháp là hiếu đạo và sư đạo

	c. Tam Quy trong Tịnh Tông: A Di Ðà Phật, kinh Vô Lượng Thọ, Bồ Tát Quán Âm và Thế Chí. 

	d. Giữ phép tắc, làm gương mẫu cho chúng sanh.  Học chịu thiệt thòi, không vì cá nhân mình. 

	e. Giác là Phật pháp, mê không là Phật pháp. 

	f. Tin sâu nhân quả -- Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. 

	g. Năm khoa mục của Tịnh Tông – Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục Ðộ, Thập Nguyện. 





	6.  Phật học vấn đáp

	7.  Phụ lục

	a. Ba yếu quyết của việc thọ trì kinh Vô Lượng Thọ

	b. Thái độ và nhận thức cần có khi tu học Phật pháp

	c. Lợi ích thù thắng của sự nhiếp thọ chúng sanh của kinh Vô Lượng Thọ

	d. Ý nghĩa của Phật thất và niệm Phật

	e. Giới thiệu sơ lược về Tam Thời Hệ Niệm

	f.  Khó gặp thầy tốt

	g. Nhàn đàm về chuyện học Phật








cover_image.jpg
y-nghia-chan-that-
cua-bon-nguyen-
niem-phat-ht-tinh-
khong-giang





index-1_1.jpg





